
DISTRIBUIÇÃO GRATUITA 

A MAÇONARIA
É UM DOS MAIS 
GLORIOSOS 
PRODUTOS DA 
MENTE HUMANA.

+ 06
ARTIGOS

AMOR FRATERNAL
AMPARO

VERDADE

ANO II  - Nº 03 - Fevereiro de 2021



Prezados leitores

Além dos intelectuais da Maçonaria brasileira 
que estão conosco: IZAUTÔNIO MACHADO DA 
SILVA JUNIOR, KENNYIO ISMAIL, HERCULE 
SPOLADORE e PEDRO JULK, trazemos sempre 
artigos que recebemos de irmãos que não menos 
importantes, gostam de contribuir. Escrevam e enviem 
para revistatriponto@gmail.com suas peças artísticas 
(artigos, resenhas, desenhos, charges) para publicarmos 
nas próximas edições da REVISTA TRIPONTO. A 
partir desse número contaremos com o apoio do irmão 
Gilmar Diegues Lopes – M. I. da centenária LOJA 
MAÇONICA JOSÉ GARIBALDI nº 26 de Nova Lima e, 
tenho absoluta certeza de que seus artigos serão 
apreciados por todos.

 Esperamos uma vitória incontestável da 
ciência e do povo brasileiro e de todo o mundo contra a 
pandemia, torcemos com muito vigor para que as 
reuniões maçônicas presenciais possam ser retomadas em 
todos os graus, certamente nos cercaremos de mais rigor 
na biossegurança individual e do grupo, mas tenham a 
certeza, a pandemia nos proporcionou quebras de 
paradigmas e também um melhor entendimento da 
doutrina e filosofia maçônica, as “lives” em sua boa parte, 

Estamos lançando a terceira edição da REVISTA 
TRIPONTO - fevereiro de 2021 – ainda vivemos sob o 
efeito desastroso da pandemia causada pelo SARS-CoV-
2, vírus causador da COVID-19. A instituição maçônica, 
juntamente com todas as organizações que faziam 
reuniões com a presença física de seus membros, 
sofreram todos, um abalo profundo, por razões sanitárias,  
as reuniões foram suspensas. Muitas Lojas e organizações 
optaram pelas reuniões virtuais, levando um sopro, um 
alento para todos.

A REVISTA TRIPONTO em seus dois 
números: edição de lançamento (outubro/2020) e na 2º 
edição,  dezembro de 2020, levou aos seus leitores, 
opiniões importantes de maçons que vivem o estado de 
pandemia , inclusive, tivemos o lançamento da primeira 
Loja VIRTUAL da  MAÇONARIA BRASILEIRA, a 
ARLS VIRTUAL LUX IN TENEBRIS nº 49 idealizada 
pelo seu VENERÁVEL MESTRE – IZAUTÔNIO 
MACHADO DA SILVA JUNIOR – jurisdicionada à 
GRANDE LOJA MAÇONICA DE RONDÔNIA , 
tendo apoio irrestrito e colaboração do SOBERANO 
GRÃO MESTRE Ir. PAULO BENEVENUTE TUPAN 
– Matéria de capa da edição de lançamento da REVISTA 
TRIPONTO. Ambas, tanto a REVISTA TRIPONTO 
quanto a LOJA LUX IN TENEBRIX, escreveram seus 
nomes na estrada da MAÇONARIA do Brasil.

EDITORIAL

      

  Antônio Jiano Breyner

causaram uma reflexão sobre vários assuntos que 
tratávamos demasiadamente romanceado e fora da 
realidade. Aflorou a possibilidade de buscar a verdade, a 
história documental verdadeira, a MAÇONARIA sem 
sua sacralização, sem o seu OCULTISMO, que tanto 
deprecia a razão incontestável da MAÇONARIA 
AUTÊNTICA.

A REVISTA TRIPONTO seguirá como assim 
fez desde o seu primeiro número em busca da verdade. 
Seremos porta-voz da MAÇONARIA AUTÊNTICA, 
pois entendemos que não cabe em uma LOJA 
MAÇÕNICA, assuntos pertinentes aos tratados nas 
religiões, seitas e afins. A MAÇONARIA é uma ESCOLA 
DE MORALIDADE e a REVISTA TRIPONTO 
sempre estará nessa direção.

Os irmãos que quiserem apoiar nosso projeto 
através de propagandas de suas empresas ou do seu 
trabalho, entre em contato conosco através do e-mail: 
revistatriponto@gmail.com. Seu apoio é importante para 
a manutenção da nossa REVISTA.

Se sua LOJA ou POTÊNCIA/OBEDIÊNCIA 
tem um projeto social (filantropia), envie material para 
nós (banner) que divulgaremos sem nenhum custo. 
Também estamos no YOUTUBE, acesse o CANAL: 
REVISTA TRIPONTO e assista nossos VIDEOS sobre 
– MAÇONOLOGIA, FILOSOFIA e ATUALIDADES. 
Temos também o site: www.revistatriponto.com (lá você 
encontra as REVISTAS e os VIDEOS). Estamos 
trabalhando incessantemente junto com vários irmãos 
para levar a todos uma MAÇONARIA pujante e 
autêntica.

Um abraço forte. 

Organizador e Redator: Antonio Juliano Breyner
 

MUITO OBRIGADO – FRATERNAL ABRAÇO  

         



A maçonaria abraça os ideais de liberdade 
política e enaltece o valor desta ciência social, mas proíbe 
em suas reuniões as discussões político-partidárias.

explícito que a maçonaria é uma Fraternidade de Irmãos. 
Pelo Amparo, se denota que a maçonaria apregoa a prática 
da Caridade e do bem ao próximo. Pela Verdade, temos 
que a maçonaria é uma Escola de Filosofia, que contém 
em seu bojo um sistema de moralidade e ética social, e que 
se baseia em lições de virtudes com o objetivo promover o 
aperfeiçoamento de seus membros.

A maçonaria é uma filosofia de vida, e por 
intermédio da simbologia, das alegorias e de palestras, 
inculca em seus membros a prática das virtudes. 

Embora tenha como uma de suas metas a 
livre investigação da verdade, a maçonaria não a define, 
mas incentiva seus adeptos a serem livres pensadores. 

A maçonaria não é uma religião, no entanto 
possui um sistema de moralidade teísta na maioria de seus 
ritos, matizando muitas de suas instruções com lições 
religiosas e frequente alusão ao Grande Arquiteto do 
Universo.

É relativamente fácil definir a Ordem. A 
Maçonaria é uma organização fraterna secular, 
tradicionalmente franqueada somente aos 
homens. Propaga os princípios morais e busca 

02

De acordo com o Relatório 
da Pesquisa “CMI – Maçonaria no século 
XXI”, realizada no Brasil no ano de 2018, 
foi detectado que aparentemente menos 
de 5% (cinco por cento) dos maçons 
brasileiros sabem o que é maçonaria, 
tendo por parâmetro os conceitos e 
definições mais utilizados no mundo. 
Diante desse preocupante panorama, se 
revela imprescindível que este assunto seja 
abordado  de  modo  sa t i s f a tó r io, 
proporcionando aos maçons uma 
definição correta do que seja maçonaria.

DEFINIÇÃO DE

MAÇONARIA

Fe i t a  a  d i s t i n ç ã o  s u p r a ,  s i g a m o s 
convencionados que doravante quando usarmos o termo 
“maçonaria” de forma isolada, estamos nos referindo à 
modalidade especulativa.

adota para o seu propósito os utensílios e materiais que 
são utilizados na maçonaria operativa, conferindo-lhes 
significados simbólicos. Já foi afirmado que a maçonaria 
operativa é uma arte, e a maçonaria especulativa é uma 
ciência. (MACKEY, 1869)

Embora não haja unanimidade entre os 
historiadores maçônicos, que criaram várias teorias acerca 
da origem da maçonaria especulativa, é geralmente aceito 
que esta é decorrente da fraternidade medieval de maçons 
operativos, o que se evidencia pela preservação de muitas 
de suas regras e lendas derivadas das chamadas Old 
Charges (Antigas Obrigações). 

A maçonaria operativa tem por fim uma 
construção física (algo concreto), utilizando como meio 
conhecimentos científicos, como a geometria e a 
arquitetura. Por sua vez, a maçonaria especulativa tem por 
fim uma construção espiritual (algo abstrato), utilizando 
como meio conhecimentos filosóficos e simbólicos que 
fazem alusão a construções físicas. 

Os Princípios da Maçonaria são o Amor 
Fraternal, o Amparo e a Verdade, e estes revelam três dos 
principais aspectos da Ordem: Pelo Amor Fraternal, fica 

Podemos afirmar que a 
maçonaria pode ser classificada em dois 
tipos: operativa e especulativa. O objeto 
deste trabalho é, por óbvio, a maçonaria 
especulativa.

A maçonaria operativa se 
refere à construção de edifícios físicos, 
fazendo uso de materiais como a pedra e o 
mármore, e a maçonaria especulativa se 
refere à construção de um templo 
espiritual no interior de cada um de seus 
adeptos, usando para esta finalidade as 
instruções. A maçonaria especulativa 

Izautonio Machado



135)

Muito se fala a respeito da questão da evasão 
maçônica, que ocorre de forma galopante em muitos 
países e bate à porta da maçonaria brasileira de modo 
preocupante. É necessário compreender que umas das 
causas do abandono pelos membros é o fato de não 
encontrarem na maçonaria aquilo que vieram buscar no 
dia de sua Iniciação: a Luz Maçônica. O aspecto iniciático 
da maçonaria não deve ser negligenciado, pois é ele que 
induz o maçom a buscar a sua iluminação interior.

Nesse ponto, aludimos ao pensamento de 
Thomas Jackson, para quem a Maçonaria ao longo de sua 
história impactou o mundo tornando homens bons em 
homens melhores, estimulando o seu intelecto em busca 
de mais conhecimento, e por consequência, participar da 
melhoria da sociedade. Foi assim que os maçons 
aperfeiçoaram a sociedade. A Maçonaria serviu de 
ferramenta educacional e forneceu o ambiente no qual os 
bons homens construíram ideias e criaram os ideais de 
uma sociedade democrática. O mundo só é o que é hoje 
porque a Maçonaria existe, e a Maçonaria só existe hoje 
porque assumiu a responsabilidade de aperfeiçoar os seus 
membros. 

A Maçonaria é um dos mais gloriosos 
produtos da mente humana, que obteve o êxito de chegar 
até os dias atuais, sendo responsabilidade dos atuais 
maçons preservá-la para as gerações vindouras.

MACKEY, Albert G. A Lexicon of  Freemasonry. 13ª 
edição. Philadelphia: Moss & CO., 1869.

MACNULTY, W. Kirk. A maçonaria. Símbolos, segredos, 
significado. Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São 
Paulo: Martins Fontes, 2012.

MACHADO JUNIOR, Izautonio da Silva. Curso de 
Introdução ao Rito de York.  Disponíve l  em 
https://cmsb.org.br/curso/introducao-ao-rito-de-
york/. Acesso em 06 de janeiro de 2021. 

C O N F E D E R A Ç Ã O  M A Ç Ô N I C A 
INTERAMERICANA. Relatório de Pesquisa: “CMI – 
Maçonaria no Século XXI”. Blog No Esquadro, 2018. 
Disponível em https://www.noesquadro.com.br/wp-
content/uploads/2018/04/RELAT%C3%93RIO-
CMI.pdf. Acesso em 05 de junho de 2020.

MUNIZ, André Otávio Assis. Curso Elementar de 
Maçonologia. São Paulo: Richard Veiga, 2016.

REFERÊNCIAS:

promover a prática do amor fraterno e da 
atividade caritativa entre todas as pessoas – não 
somente entre os maçons. Não é uma religião; 
mas é uma sociedade de homens religiosos, na 
medida em que exige de seus membros que 
acreditem na existência de um “Ser Supremo”. O 
nome desse Ser, o texto sagrado em que é 
revelado e a forma pela qual deve ser adorado são 
assuntos que cada maçom deve resolver por si. 
Quando entram na ordem, os maçons prestam 
juramento diante do “Livro da Lei”, mas cada 
maçom faz seu juramento diante da escritura que 
ele, particularmente, considera sagrada. Ainda 
que exorte cada um dos Irmãos a seguir os 
ensinamentos de sua religião, a Maçonaria não se 
ocupa dos detalhes dessas religiões; e toda 
discussão religiosa sectária é proibida nas 
reuniões maçônicas. Embora não seja uma 
religião, a Ordem pode ser considerada uma 
“companheira filosófica da religião”. Essa ideia 
está implícita na definição da Maçonaria – tirada 
da Leitura do Primeiro Grau (Trabalho de 
Emulação) – como “um peculiar sistema moral, 
velado por alegorias e ilustrado por símbolos”. 
(MACNULTY, 2012, p. 09)

Por outro lado, podemos ainda afirmar que a 
maçonaria é também uma organização iniciática e 
esotérica, explica-se:

Iniciação significa introdução de alguém em 
um novo conhecimento, sendo exatamente isso que 
ocorre na Iniciação Maçônica, onde o Iniciado passa a ter 
acesso aos conhecimentos da Ordem.

O esoterismo se caracteriza pela transmissão 
de conhecimentos mais avançados de forma progressiva a 
pessoas eleitas consideradas aptas a recebê-los, sendo, 
portanto, de acesso restrito. É isto que ocorre na 
maçonaria, através da seleção de membros e do sistema de 
graus maçônicos, que são etapas de estudos acessíveis 
progressivamente. Tais características não devem ser 
confundidas com o misticismo ou com o ocultismo.

Infelizmente, por desconhecimento da 
natureza da instituição a que pertencem, muitos maçons 
desejam fazer dela uma organização com objetivos 
completamente diferentes daqueles para os quais ela 
existe, desvirtuando as suas finalidades, o que é perigoso e 
coloca em risco a própria existência da maçonaria.

(...) não há sentido em ser maçom se a Sublime 
Filosofia Iniciática, aquela que é a própria razão 
pela qual alguém ingressa na caminhada 
maçônica, é desprezada. (...) Se um novo 
pensamento de busca pelos valores realmente 
iniciáticos da Franco-Maçonaria não começar a 
brotar dentro de suas fileiras e de suas 
instituições, é pouco provável que a essência 
filosófica se mantenha e possa sustentar sua 
manutenção e seu avanço pelos séculos 
vindouros. Deixará ela de ser uma “instituição 
iniciática” e se tornará apenas uma instituição 
beneficente e altamente burocrática, de onde terá 
se retirado todo o teor iniciático. (...) É preciso 
que cada franco-maçom repense seu próprio 
papel, seu próprio proceder e que, pouco a 
pouco, isso se torne uma onda de renovação no 
interior do povo maçônico. MUNIZ (2016, p. 

Definição de Maçonaria

03



04

MAÇOM 
COSPLAY?

Todo os ritos e seus rituais, encetam ao iniciado a 
sua busca para transformar o que chamamos pedra bruta, 
homem profano, em pedra polida, homem iniciado. Essa 
transfor mação não acontece no momento do 
recebimento da Luz, nem poderia assim acontecer, 
receber a Luz na Maçonaria, diferente do entendimento de 
alguns irmãos, que acham que a Luz é Deus ou o Grande 
Arquiteto do Universo. A Luz precede a um entendimento 
religioso ou sacralizado, receber a Luz é verdadeiramente 
receber os CONHECIMENTOS que são transmitidos 
através dos RITUAIS, aprendendo no exercício e reflexão 
da RITUALISTICA. 

A  Maçona r i a  ao  l ong o  do  t empo  fo i 
transformando, ou melhor, foi adaptando e não 
modificando substancialmente seus princípios. A sua 
principal e única proposta, o núcleo duro da instituição é 
tornar o homem melhor, usando o código de moralidade 
para isso. Não existe outra propositura da SUBLIME 
ORDEM MAÇONICA.  

Ao receber a Luz o iniciado começa sua 
caminhada, sua árdua marcha através dos ensinamentos 

Toda a RITUALISTICA da INICIAÇÃO é 
empolgante, mas dificilmente algum iniciado consegue 
absorver a proposta contida no ATO. A grande maioria 
dos iniciados ainda são submetidos ao “terrorismo 
iniciático” demonstrado pelas praticas “medievais” de 
produção de coerção, sustos e outras atitudes descabidas: 
visitas ao cemitério, ameaças com cadeiras com pregos e 
outras idiotices, típicas de mentes “endurecidas e 
psicopática”, colocando o iniciado em situação difícil, 
piadinhas de mal gosto e atitudes desprezíveis, faltas essas 
cometidas pelos MESTRES E COMPANHEIROS que 

contidos nos RITUAIS, ensinamentos que parecem 
simples, podendo como uma régua, ter várias dimensões, 
dependendo do iniciado, dependendo de sua busca. A 
proposta contida no recebimento da Luz é a 
transformação, podendo ficar no conhecimento rasteiro 
dos aspectos doutrinários e filosóficos ou alçar voos mais 
altos na busca da VERDADE, transformando essa Luz 
que recebe e recebeu em uma rica fonte de sabedoria, que 
sem a estrita arrogância compartilhar sempre, 
homeopaticamente com os irmãos.

Antonio Juliano Breyner



Maçom cosplay?

não sabem o que é MAÇONARIA e não possuem 
nenhum conhecimento do que é um RITUAL de 
INICIAÇÃO, e todo esse “CIRCO DO HORROR” tem 
a complacência do VENERÁVEL MESTRE, que é par 
nos adjetivos. 

O iniciado ao receber a Luz, inegavelmente 
trouxe consigo o conhecimento daquilo que lhe é próprio 
no chamado mundo profano. Certamente ele não estava 
nas trevas, pois se assim estivesse, não seria digno de ser 
um membro da SUBLIME ORDEM, mas o seu 
conhecimento não tem a temática envolvida na doutrina e 
filosofia da MAÇONARIA, apesar de alguns irmãos não 
compreenderem esse aspecto, que a MAÇONARIA tem 
uma proposta e uma única proposta: a transformação do 
homem.  Essa  t r ans fo r mação  é  n i t i damente 
consubstanciada na busca do CONHECIMENTO que 
se consegue indiscutivelmente quando é compreendido 
os símbolos e alegorias MAÇONICAS.  

A LUZ do conhecimento proposta pela 
MAÇONARIA é repaginada constantemente através da 
LEITURA E ENTENDIMENTO DO RITUAL, a 
repetição sem reflexão do RITUAL, a repetição sem 
estudar os CLASSICOS MAÇÔNICOS sobre a 
RITUALISTICA, torna toda a reunião sem significância 
de busca pela Luz. Diferentemente do entendimento de 
muitos, o conhecimento não é algo secreto, ele está 
pronto para ser vasculhado e buscado, infelizmente não 
tem um final, o conhecimento não fecha em nenhum 
momento, a cada página lida, existirão inúmeras outras a 
se rem buscadas  e  entend idas.  Fe l i zmente  o 
conhecimento, a busca desse, não se encerra, ele é 
contínuo, árduo, desafiador e jamais seremos detentores 
do seu máximo.

Somos instigados a pensar, se pensamos, somos 
instigados e refletir, se refletimos, sobre as práticas sociais, 
sobre a ação que são previstas pelos códigos sociais. A 
LOJA MAÇONICA não é um local para praticarmos e 
expressarmos nossa religiosidade, essa prática religiosa 
que segue códigos comportamentais e é padronizado, 
devemos exercer não em uma reunião MAÇONICA e 
sim em nossas igrejas, templos evangélicos e sinagogas. A 
LOJA tem sua finalidade expressa na prática da 
RITUALISTICA e não para tornar a REUNIÃO 
MAÇONICA um braço da religião que dos membros da 
SUBLIME ORDEM.  

O conhecimento contido nos símbolos e 
alegorias, não só é determinante para a convivência 
cristalina em atos na sociedade, como também determina 
o comportamento dentro da LOJA, dentro da 
MAÇONARIA.  O cons tan te  mote  t an to  da 

Quando recebemos a LUZ, recebemos um 
conjunto de saberes que nos serão revelados ao longo da 
caminhada. Não é um caminho alternativo – é o caminho. 

Quando ouvimos os sons produzidos pelos 
malhetes, significa o chamamento para ficarmos atentos a 
toda encenação contida na RITUALISTICA, para tornar 
o  m a ç o m  u m  c i d a d ã o  m e l h o r.  V ive n c i a r  a 
RITUALISTICA com sua integração ao ensinamento 
maçônico dos princípios morais que cimentam o 
caminho do MAÇOM. Nada poderia ser diferente, aja 
visto que tudo que fazemos é para entender, absorver e 
praticar a MORALIDADE. 

O MAÇOM tem sua obrigação e compromisso 
com a LOJA, aqui entendemos a LOJA como o conjunto 
dos irmãos, a LOJA é movimento e, portanto, necessita 
ação. Devemos nos engajar na construção do movimento 
da LOJA, cada um exercendo seu trabalho, expondo para 
a LOJA suas habilidades e muitas vezes praticamos além 
de nossas possiblidades em benefício da LOJA.  

Existem vários tipos de maçons, isto é, vários 
tipos de comportamentos, cada maçom comporta dentro 
da LOJA conforme sua aprendizagem familiar e social, 
mesmo recebendo a LUZ, em muitos casos essa LUZ não 
foi absorvida pelo maçom, sendo ele um reflexo somente 
da sua formação e educação familiar e do seu nicho 
microssocial. 

MAÇONARIA INGLESA quanto o da MAÇONARIA 
FRANCESA, remete-nos ao convívio e ao nosso 
procedimento dentro da LOJA. 

Só mudamos se refletirmos sobre a LUZ que 
recebemos e se também praticarmos esse conhecimento 
adquirido. A MAÇONARIA em sua doutrina e filosofia 
adverte-nos que os extremos são perigosos, qualquer que 
seja ele; religioso, político e social. Nos mostra que a busca 
pelo equilíbrio é o melhor caminho, apesar da dificuldade 
de alcançá-lo. 

A MAÇONARIA em sua doutrina e filosofia 
demonstra que a prática da caridade contempla a 
MORALIDADE, a prática da igualdade contempla a 
MORALIDADE, a prática do AMOR FRATERNAL 
contempla a MORALIDADE, a prática da VERDADE 
contempla a MORALIDADE.  

Os MAÇONS em seus comportamentos podem 
ser de grande utilidade, desde que movimentem pelo bom 
andamento da LOJA, que disponham a dedicar parte de 
tempo em benefício da LOJA, deixando de ser meramente 
um MAÇOM COSPLAY, isto é ,  considerar a 
MAÇONARIA e sua LOJA como hobby onde sempre se 
fantasiam de APRENDIZES, COMPANHEIROS ou 
MESTRES. A MAÇONARIA é uma ESCOLA de 
INICIATICA e da MORALIDADE.

05



06

Gilmar Dieguez Lopes M.:I.: - Or.: Nova Lima -MG

Desta forma, não resta dúvida que em todos 
os cantos símbolos maçônicos estariam de forma 
discreta à vista daqueles que pudessem percebê-los 
tornando a iconografia¹ maçônica uma das mais ricas 
de toda a história da humanidade.

Especulações que diante de tamanha 
criatividade, sofismas e ilações contribuem para 
deturpar a verdadeira missão da maçonaria ou por 
outro lado contribuir para que seus ensinamentos 
permaneçam sobre o domínio daqueles iniciados. 

O que para os iniciados é uma inspiração 
criou-se para sociedade o imaginário de um mistério 
incompreensível, que contribui para criação de uma 
aura de perigo e intangibilidade desencadeando 
hipóteses e especulações sobre a imagem da 
maçonaria.

Assim como todas as sociedades iniciáticas do 
passado, a maçonaria dos primeiros tempos 
comunicava seus ensinamentos através de uma história 
imaginária da ordem que era transmitida a seus 
membros de forma subtendida no intuito de 
resguardar a apenas aqueles que passaram pela 
iniciação o conhecimento que os levariam a seu 
crescimento moral e espiritual. Acreditavam que nem 
todos estavam preparados para entenderem as suas 
descobertas ou pelo menos dignos para tal. 

Além destas histórias, vários símbolos e 
alegorias foram criados de forma a transmitir e manter 
vivo na alma do aprendiz, mensagens subliminares, 
trazendo-lhes intrigantes compreensões que o 
manteriam sempre em constante evolução. 

Esta iconografia, não deve ser privilégio 
apenas dos Templos, museus ou outro ambiente 
histórico. Esta também deve fazer parte em ambientes 
do nosso cotidiano, e, por que não também em nossos 
lares?  Podemos sempre tê-la à nossa frente como 
f o n t e  i n e s g o t á v e l  d e  i n s p i r a ç ã o  p a r a  o 
desenvolvimento pessoal.

Na sequência de figuras abaixo se pode 
observar no jardim da casa do autor algumas 
simbologias.  A pedra bruta encimada com o malho e 
cinzel aparentemente para os visitantes é o símbolo da 
mineração, atividade econômica vocação do município 
de Nova Lima - MG até os dias de hoje, onde se explora 
o minério de ferro. Na realidade, a pedra bruta denota a 
personalidade bruta do homem cujas arestas ele aplana 
e que lhe cabe disciplinar, educar e subordinar à sua 
vontade. É uma inspiração ao aperfeiçoamento moral e 
espiritual.

ICONOGRAFIA 
MAÇÔNICA 
NO COTIDIANO 
Uma busca para o crescimento pessoal?

¹Ciência das imagens produzidas pela pintura, pela escultura e pelas outras artes plásticas.

FOTO: GILMAR DIEGUEZ - ACERVO PESSOAL 

ARTE: PATRICIA EVELYN DIEGUEZ 
FOTO: GILMAR DIEGUEZ 

Sobre os três troncos de árvores em triângulo 
inspirando semelhança às três colunas maçônicas sendo 
elas Sabedoria, Força e Beleza, estão fixadas em cerâmica 
as três magnas virtudes da Fé, Esperança e Caridade, o 
que, todavia comportam outros significados mais 
profundos.



ACERVO PESSOAL DE GILMAR DIEGUEZ REALIZADO PELA 
ARTISTA PATRICIA EVELYN SENIOR DIEGUEZ ESPOSA DO AUTOR 

07

Na foto abaixo podemos ver peças de 
porcelanas pintadas as quais mantenho em exposição na 
minha biblioteca:

No século XIX ela estava “na moda” e não era 
incomum encontrar artigos de uso caseiro decorados 
com símbolos maçônicos. Estes objetos eram 
normalmente feitos por mulheres da família de um 
maçon e mantenho esta tradição como forma de ter a 
iconografia maçônica como fonte de inspiração diária. 

Detentora de um rico simbolismo e uma vasta 
gama de alegorias, a maçonaria sempre atraiu a atenção de 
artistas.

Iconografia maçônica no cotidiano - Uma busca para o crescimento pessoal

Prato com o símbolo magno da Maçonaria, o 
compasso e esquadro e citação de parte do salmo 133 que 
alude à fraternidade universal dos maçons “Como é bom 
e suave, vivermos juntos como irmãos”.

Prato com a mão de Deus segurando o 
compasso inspirado no vitral da Freemason´s Hall em 
Londres. 

Caneca de café decorada com vários símbolos 
maçônicos, dispostos de modo aleatório e não para 
comunicar uma instrução. Inspirado na caneca de louça 
de Delft, século XIX (foto de Painton Cowen – The 
Library and Museum of  Fremasonry, Londres).



08

INTRODUÇÃO
A verdadeiramente distintiva característica acerca 

da Maçonaria é o modo pelo qual as suas lições são 
ensinadas aos seus candidatos e membros. Neste aspecto 
difere significativamente, por exemplo, de clubes e 
sociedades onde os benefícios de membresia são obtidos 
pelo pagamento de subscrições e de ações caritativas onde 
o levantamento de dinheiro ou a doação de tempo para um 
objeto é a trama unificadora. 

A Maçonaria utiliza o seu Ritual como um meio de 
ensino, e subsequentemente, como meio de reforçar os 
seus princípios, crenças e doutrinas.  

Este princípio de ação não se aplica apenas ao 
candidato, que é, ou deveria ser, o foco de todas as 
cerimonias, mas também os demais irmãos presentes, que 
são constantemente lembrados da cerimonia que eles 
também passaram e as instruções recebidas através delas. 
Deste princípio, segue que cada e todos os Maçom que 
empreende uma parte do trabalho do Ritual deverá se 
esforçar para realizar aquele trabalho ao melhor da sua 
habilidade. 

Relativamente poucos irmãos são ritualistas 
altamente dotados de talento, mas longe de dar créditos a 
eles mesmo pelo talento, são capazes de entregar uma 
cerimonia ou uma parte da cerimonia de um modo que irá 
impressionar o candidato de um modo correto – sempre 
que a cerimônia seja realizada do modo correto. 

Pode-se considerar que a relação entre Maçonaria, 
Rito e Ritual é indissociável. Em todos os Ritos praticados 
pela Maçonaria o Ritual está presente e estabelece os 
protocolos a serem observados nas atividades a serem 
desenvolvidas pela Loja. Em essência todos os detalhes de 

MEMORIZAÇÃO 
DOS RITUAIS

Ir. Kleber Siqueira
Membro Correspondente Fundador (216), da

ARL Virtual “Lux in Tenebris”, No. 47, GLOMARON 

Adjetivo: Ritual são atividades que acontecem 
como parte de um ritual ou tradição.

Sinônimos:  Costume, tradição, rotina, 
convenção, cerimonial, liturgia, solenidade, sacramento, 
comunhão, procedimento, protocolo, hábito, uso, 
formalidade, convenção, prática, forma. 

Substantivo 2:  R i tua l  é  um modo de 
comportamento ou uma serie de ações as quais as pessoas 
realização usualmente em uma situação particular, porque 
ser o costume delas assim proceder.

Os seres humanos são algumas vezes descritos ou 
IMPORTÂNCIA DO RITUAL

Um Rito Maçônico é uma série progressiva de 
graus que são conferidos por várias Organizações ou 
Corpos Maçônicos, cada qual sob a jurisdição de uma 
autoridade central. Em muitos casos, tal como no Rito 
York (Americano), pode ser uma coleção de organizações 
Maçônicas separadas que, de outro modo, poderiam 
operar de forma independente. Diferentemente, o Rito 
Escocês antigo e Aceito opera sob jurisdição única todos 
os seus graus altos, ou seja do grau 4º até o 33º.

DEFINIÇÕES DE RITUAL
Substantivo 1: Ritual é um serviço religioso ou 

outra cerimonia o qual envolve uma série de ações 
realizadas em uma ordem estabelecida.

cada um dos graus de um Rito são transmitidos através do 
respectivo Ritual. Tendo esta perspectiva em mente, 
podemos concluir que a qualidade da instrução maçônica 
está diretamente associada com a qualidade com a qual o 
Ritual é realizado.  



09

Em decorrência, podemos concluir que estas 
mesmas habilidades e capacidades devem ser aplicadas nas 
atividades ritualísticas utilizadas pela Maçonaria como 
meio eficaz de comunicação e de garantia de qualidade 
com relação às práticas das suas doutrinas e ensinamentos 
ao longo dos anos, bem como também potencializar um 
ambiente igualmente eficaz para a integração dos neófitos.

Cada novo Irmão que esteja considerando da um 
passo para o primeiro degrau da escada de ofícios em uma 
Loja irá ser muito beneficiado em dar os passos necessários 
para imergir na cultura de se cultivar a realização do Ritual 
maçônico de modo dramatizado, ou seja totalmente 
memorizado e apresentado com a expressão corporal e 
verbal que irá valorizar de modo único a sua experiência 
maçônica a caminho da Cadeira de Mestre da Loja, bem 
como, mais ainda, irá se tornar um pilar de sustentação da 
sua Loja em particular e da Maçonaria em geral. 

definidos como uma espécie basicamente racional, 
econômica, política e teatral. Entretanto, podem também 
ser vistos como seres ritualísticos que exibem uma 
capacidade de atrair atenção e de produzir impressões 
visuais ou mentais vívidas através das suas capacidades de 
expressão corporal e verbal. Tais habilidades e capacidades 
aplicam-se em todas as atividades dos seres humanos.

Para alcançar a capacidade de apresentar o Ritual 
de modo corretamente dramatizado, cada Maçom e cada 
Loja, per se, deverá observar algumas instruções 
metodológicas específicas que irão facilitar de modo 
surpreendente se alcançar um novo patamar de qualidade 
aos trabalhos maçônicos, com consequente motivação 

· Compreendendo o Ritual
· Compreendendo a Fala

Para os irmãos que queiram mais algumas 
informações gerais sobre o assunto, convido a ler o 
trabalho “Debate: Memorização dos rituais”, onde alguns 
dos aspectos mencionados nesta matéria são também 
abordados.

· O esquema de tutoria ou mentoria

· Preparação para a aprendizagem

· Realizando dramatizações

individual e coletiva, e, mais ainda, proporcionar o 
prazeroso sentimento do dever cumprido, com êxito, para 
com as antigas tradições da Maçonaria.

· Lojas de instrução

· Comportamento em ação

Os tópicos essenciais que envolvem o desafio 
proposto pela dramatização dos rituais podem ser assim 
resumidos:

· Estilos de aprendizagem

· Reconhecendo as barreiras de aprendizado

· O esquema de certificação de capacidade

Os tópicos acima serão objeto de uma série de 
palestras com o objetivo de difundir a importância e os 
benefícios das práticas de memorização para os irmãos, 
bem como facilitar a adoção destas práticas pelas Lojas que 
queiram adotá-las como um dos seus pilares fundamentais 
para gerar motivação e comprometimento ao longo dos 
anos para os seus membros.  

Memorização dos Rituais

09



10

Chanceler – É um M.'.M.'. instalado em sua ARLS que 
cumpriu seu dever como V.'.M.'. tendo empunhado o 
malhete com sabedoria, discernimento e amor pelos 
irmãos. (em tom fraterno)

Primeiro Vigilante – Quem vem lá? (em tom intimidatório)

Primeiro Vigilante – O que ele deseja? (em tom 
intimidatório)

Chanceler – Deseja  partilhar o conhecimento adquirido 
durante seu trabalho como V.'.M.'. adornando o Oriente, 
contribuindo com a loja e com os demais irmãos nos 
trabalhos que lhe forem confiados a fim de continuar sua 
jornada de desenvolvimento pela escada de Jacó. (em tom 
fraterno)

Primeiro Vigilante  – Permita que passe. (em tom fraterno)

Segundo Vigilante – Quem vem lá? (em tom intimidatório)

Secretário  – Deseja dividir sua tolerância, apaziguar os 

Tesoureiro - É um M.'.M.'. instalado em sua ARLS que 
cumpriu seu dever como V.'.M.'. tendo empunhado o 
ESQUADRO com DEDICAÇÃO, PACIÊNCIA e amor 
pelos irmãos. (em tom fraterno)

Segundo Vigilante – O que ele deseja? (em tom 
intimidatório)

corações inflamados e ajudar aos irmãos vencerem suas 
paixões. (em tom fraterno)

Segundo Vigilante – Permita que passe. ( em tom fraterno)

Novo Venerável  – Quem vem lá? (em tom intimidatório)

Aprendiz Maçom  - É um M.'.M.'. instalado em sua ARLS 
que cumpriu seu dever como V.'.M.'. conduzindo meus 
passos por este grandioso templo, dando-me a luz quando 
encontrava-me em trevas, estendendo-me a mão quando 
sabia apenas o meu nome, chamando-me de irmão mesmo 
não tendo o mesmo sangue que o meu. (em tom fraterno)

Novo Venerável  - O que ele deseja? (em tom 
intimidatório)

Novo Venerável  – Permita que passe! (em tom fraterno)

Mestre de Cerimônia – Quem vem lá? (em tom 
intimidatório)

Companheiro Maçom - É um M.'.M.'. instalado em sua 
ARLS que cumpriu seu dever como V.'.M.'. elevando-me 
de grau, compreendendo que era chegada a hora de 
expandir meus conhecimentos na Arte Real, percebendo 

Aprendiz Maçom – Deseja votos de paz e prosperidade 
para todos os irmãos, estreitando os laços que nos une por 
todo o universo. (em tom fraterno)

HONRA AO MESTRE INSTALADO
JOGRAL MAÇÔNICO 



11

Mestre Maçom - Deseja seguir em seu labor erguendo 
templos às virtudes e cavando masmorras aos vícios, 
assentando tijolos de sabedoria na construção da 
fraternidade. (em tom fraterno)

Mestre Maçom   - É um M.'.M.'. instalado em sua ARLS 
que cumpriu seu dever como V.'.M.'. exaltando-me ao 
terceiro grau ajudando-me a desvendar o último segredo 
contido nos graus iniciais da maçonaria. (em tom fraterno)

Secretário  - O que ele deseja? (em tom fraterno)

Mestre de Cerimônia – Permita que passe! (em tom 
fraterno)

Secretário  – Permita que passe! (em tom fraterno)

Companheiro Maçom  – Deseja que os nobres conceitos 
da maçonaria impetrem em vossos corações a fim de que o 
bem sobreponha o mal, o altruísmo sobreponha o 
egoísmo, o nós sobreponha o eu, para que possamos 
tornar feliz a humanidade aperfeiçoando os vossos 
costumes. (em tom fraterno)

Secretário  - Quem vem lá? (em tom fraterno)

que já tinha maturidade e sabedoria para galgar mais um 
degrau na escada de Jacó. (em tom fraterno)

Orador - Querido irmão acabaste de atravessar cinco 
portas simbólicas em nosso templo, em cada porta um 
irmão lhe recebeu e interpelou por ti em sinal de respeito, 
amizade e lealdade.

Mestre de Cerimônia – O que ele deseja? (em tom 
intimidatório)

Cada uma das cinco portas está simbolicamente 
conectada a uma virtude humana, quer sejam, sabedoria, 
paciência, tolerância, fidelidade e lealdade.

E por fim sua lealdade aos princípios que 
norteiam a arte real e delineiam o caráter maçônico estará 
ainda mais aflorada e será ensinada nas intervenções que 
vieres a fazer em nossos dias.

A sua paciência dilatada frente as contraposições 
apresentadas ao longo de seu mandato agora estará 
disponível para a formação de novos irmãos que integrem 
nossa loja.

A sua tolerância será mediadora de conflitos e 
ideias contrárias que por ventura venham a se manifestar 
neste templo.

A sua sabedoria, muito utilizada durante os 
trabalhos como V.”.M.”. agora estará disponível para 
ponderar as decisões a serem tomadas pela loja.

A sua fidelidade estará ainda mais fortalecida aos 
ideais maçônicos e a todos os irmãos do universo.

Satisfeito com a palavra!

Glauco Furlan (Autor)
M.M – ARLS Evolução Nordestina, 86, Juazeiro do 
Norte/CE

Por fim meu irmão após ter cumprido o 
seu giro com formalidades durante 24 meses os 
quais não por acaso estão diretamente 
r e l a c ionados  à s  24  hora s  de  um d i a , 
demonstrando que o maçom permanece alerta e 
ativo o tempo todo recebes assento no corpo de 
ilustres mestres instalados de nossa loja, e os 
cumprimentos, respeito e admiração de cada 
irmão que compõem esta oficina. (em tom 
fraterno)

Jogral Maçônico - Honra ao Mestre Instalado



12

Kennyo Ismail

Resumo
Este estudo trata das formas de datação dos eventos 
conforme os diferentes Ritos e Ordens Maçônicas em 
atividade no Brasil. Considerando a grande diversidade de 
práticas maçônicas presentes no Brasil e a escassa literatura 
sobre o tema, muitas vezes a aplicação correta 
doscalendários específicos de cada Rito ou Ordem torna-
se um desafio para as Grandes Lojas e Grandes Orientes. 
Os resultados publicados aqui podem ajudar as instituições 
maçônicas na observância dessas tradições.
Palavras-Chave: Ritos Maçônicos; Ordens Maçônicas; 
Calendários Maçônicos.

Abstract
This study presents the forms of  dating of  events in the 
various Masonic Rites and Masonic Orders in activity in 
Brazil. Considering the great diversity of  masonic practices 
in Brazil and the scarce literature on the subject, often the 
correct application of  the specific calendar for each Rite or 
Order becomes a challenge to the Grand Lodges and 
Grand Orients. The results published here can help the 
masonic institutions in compliance with such traditions.
Keywords: Masonic Rites; Masonic Orders; Masonic 
Calendars.

A Maçonaria possui diferentes tipos de 
calendários, usados nos mais diversos ritos e épocas, cada 
um com sua própria lógica e significados. Porém, isso tem 
gerado certas confusões históricas, principalmente no 
Brasil, com sua pluralidade de Ritos e carência de registros 
legais disponíveis, de bibliotecas maçônicas e, 
principalmente, de literatura maçônica de qualidade.

Dessa forma, espera-se colaborar com a redução 
de confusão resultante do registro de data em atas, 
documentos e certificados maçônicos brasileiros, matéria 
essa que deveria ser das mais simples, mas que faz com que 
até comemoremos o Dia do Maçom no dia errado.

1. Introdução

Nesse cenário caótico,  muitas vezes as 
Obediências Maçônicas, Lojas e demais corpos maçônicos 
brasileiros encontram dificuldades e não encontram 
consenso na adoção dos calendários utilizados em seus 
certificados.

Pensando nisso, este artigo tem por objetivo 
disponibilizar uma relação dos tipos de calendários 
maçôn icos  ex i s ten tes  e  seus  mecan i smos  de 
funcionamento, de forma a esclarecer de uma vez por 
todas esse tema, disponibilizando aos interessados, sejam 
estudiosos de Maçonaria ou secretários com a missão de 
confeccionar diplomas, acesso a informação organizada e 
confiável.

OS CALENDÁRIOS 
MAÇÔNICOS E SUAS 
CORRETAS APLICAÇÕES



13

Calendário utilizado no Judaísmo, adotado 
principalmente para as datas religiosas (BASSINI, 2004). 
Os judeus ortodoxos também utilizam para registrar 
nascimentos, casamentos e outras datas importantes. 
Trata-se de calendário no qual os meses são baseados no 
ciclo lunar, enquanto os anos são baseados no ciclo solar. 
Dessa forma, os anos se intercalam entre de 12 e 13 meses. 
Mas é desaconselhada aos corpos maçônicos a utilização 
desse calendário, visto ser um calendário religioso. 

Esse é o calendário que dá origem ao formato do 
dia 20 de Junho de 2013, data que servirá de comparação 
aos demais calendários. A Maçonaria deve utilizá-lo para 
todos os documentos, atas e certificados legais e para 
pranchas e comunicações direcionadas a pessoas ou 
instituições do mundo profano.

2.2.1. Calendário da Maçonaria Simbólica

No calendário judaico, a data de 20 de Junho de 
2013 é: 12 de Tamuz de 5773.

2.2. Calendários Maçônicos

A Maçonaria Simbólica, ou seja, as Obediências Maçônicas 
e suas Lojas, deve adotar o Anno Lucis (Ano da Luz), 
abreviado como A.´. L.´.. Sua data é calculada 

Naquele ano de 1582, a quinta-feira do dia 04 de 
Outubro, foi seguida por uma sexta-feira, dia 15 de 
Outubro, corrigindo o desvio do calendário anterior, e os 
anos passaram a ter exatos 365 dias, adotando-se o sistema 
de anos bissextos para suas correções periódicas.

2.1.2. Calendário Judaico

Também conhecido como Anno Domini, termo 
em latim que significa “Ano de nosso Senhor”, o qual pode 
ser encontrado por sua sigla, A.´. D.´.. Trata-se do 
calendário gregoriano, promulgado pelo Papa Gregório 
XIII em 24 de Fevereiro de 1582 (THIBAULT, 1981), e 
adotado como ano civil em praticamente todos os países. 
O Papa Gregório determinou a criação de um novo 
calendário porque o calendário juliano, que se utilizava 
desde 46 a.C., arredondava o ano solar para 365 dias e 6 
horas, o que dava uma diferença de mais de 11 minutos por 
ano em comparação com o ano solar real (COIL, 1961, p. 
112). Com o passar dos séculos, isso havia gerado uma 
diferença de dias, e o Papa desejava determinar 
corretamente a data da Páscoa.

2.1. Calendários Não-Maçônicos

2.1.1. Era Comum, Era Corrente ou Era Vulgar (E.´. V.´.)

2. Tipos de Calendários

Calendários que não são genuinamente 
maçônicos, mas suas menções são importantes, visto que 
servem de base para o cálculo de um ou mais sistemas de 
datação utilizados na Maçonaria. Há vários outros 
calendários não maçônicos que foram ou ainda são 
utilizados em algumas situações, entretanto, por não terem 
relação direta com os calendários maçônicos apresentados 
neste artigo, não serão mencionados. Dessa forma, tendo como exemplo o dia 20 de 

Junho de 2013, tem-se: 20 de Junho de 6013 do A.´. L.´.. 
Esse é o sistema utilizado pelas Grandes Lojas de todo o 
mundo, e o recomendado às Lojas e Grandes Lojas ou 
Grandes Orientes brasileiros para utilização nos 
certificados de concessão dos graus simbólicos, cartas 
constitutivas e demais documentos que sejam estritamente 
maçônicos. Sugere-se a utilização desse calendário no 
Simbolismo, independente do Rito adotado na Loja, de 
forma a padronizar a datação de certificados e cartas 
constitutivas pelas Obediências, reduzindo assim possíveis 
confusões. Dessa forma, os calendários específicos dos 
ritos têm suas adoções restritas aos seus respectivos Altos 
Graus.

2.2.3. Calendários do Rito de York

2.2.2. Calendário do Rito Escocês Antigo e Aceito

acrescentando 4000 anos à data do ano civil corrente.
A adoção do Anno Lucis na Maçonaria Simbólica 

foi iniciativa de James Anderson, que acreditava que a 
Maçonaria deveria ter uma forma própria de marcar as 
datas, diferente de calendários religiosos como o judaico e 
o gregoriano. Ele tomou por base os cálculos de um 
arcebispo anglicano irlandês, James Ussher, que 
determinou, com base nos registros bíblicos, que o mundo 
teve origem no ano de 4.004 a.C. (BARR, 1985). Para 
facilitar a utilização, Anderson arredondou a criação do 
mundo para 4.000 a.C. (COIL, 1961, p. 112).

Houve ocasiões no passado em que se verificou o 
uso do calendário hebraico em alguns Supremos 
Conselhos do REAA, adotando a sigla A.´. H.´., de Anno 
Hebraico, após a data (MACKEY, 1914, p. 129). No 
entanto, via de regra, atualmente adota-se nos Altos Graus 
do REAA o sistema de Anno Mundi (Ano do Mundo), A.´. 
M.´., que é inspirado no Calendário Judaico, apesar de 
diferente desse. O sistema funciona da seguinte maneira 
nos dois Supremos Conselhos do REAA norte-
americanos: Entre 01 de Janeiro e 31 de Agosto, deve-se 
adicionar 3760 anos ao ano civil corrente. Já entre 01 de 
Setembro e 31 de Dezembro, deve-se adicionar um ano 
extra, ou seja, 3761 anos ao ano civil corrente. Dessa 
forma, todo ano inicia-se no dia 01 de Setembro do ano 
anterior e encerra-se em 31 de Agosto do ano corrente, 
devendo os meses serem mencionados por número 
ordinal. Assim sendo, Setembro é o 1º mês, Outubro o 2º, 
Novembro o 3º, e Agosto o 12º. Trata-se de sistema 
adotado pela maioria dos Supremos Conselhos do Rito no 
mundo. Como exemplo, o dia 20 de Junho de 2013 seria 20 
do 10º mês de 5773 do A.´. M.´.

Os Graus Capitulares do Rito de York abrangem 
um sistema de 04 graus: Mestre de Marca, Past Master, Mui 
Excelente Mestre e Maçom do Real Arco. Esses graus são 
concedidos em Capítulos de Maçons do Real Arco, 
subordinados a Grandes Capítulos de Maçons do Real 
Arco, os quais são filiados ao Grande Capítulo Geral de 
Maçons do Real Arco Internacional (General Grand 

2.2.3.1. Calendário da Maçonaria Capitular ou do Real 
Arco

Os calendários maçônicos e suas corretas aplicações



14

2.2.3.3. Calendário da Maçonaria Templária ou da 
Cavalaria Maçônica

Chapter of  Royal Arch Masons International). Esses 
corpos adotam o Anno Inventionis, que significa “Ano do 
Descobrimento” e é abreviado como A.´. I.´.. Ele é 
calculado somando 530 anos ao ano civil corrente (COIL, 
1961; MACKEY, 1914). Os maçons do Real Arco 
registram essa data porque foi o ano em que Zorobabel 
iniciou a construção do segundo Templo, em 530 anos 
antes de Cristo. A seguinte passagem bíblica está 
relacionada com a construção: “Então se levantaram 
Zorobabel, filho de Salatiel, e Jesuá, filho de Jozedeque, e 
começaram a edificar a casa de Deus, que está em 
Jerusalém; e com eles os profetas de Deus, que os 
ajudavam.” (BÍBLIA, 1969, Esdras 5:2) Como exemplo, o 
dia 20 de Junho de 2013 é: 20 de Junho de 2543 do A.´. I.´.

2.2.3.2. Calendário da Maçonaria Críptica ou da Maçonaria 
de Conselho

As Ordens de Cavalaria Maçônica são 03: Ordem 
da Cruz Vermelha, Ordem de Malta e Ordem dos 
Cavaleiros Templários. Essas ordens são concedidas em 
Comanderias Templárias, que são subordinadas a Grandes 
Comanderias, essas últimas filiadas ao Grande 
Acampamento Templário. Esses corpos usam o formato 
de Anno Ordinis, termo em latim que significa “Ano da 
Ordem” e que é abreviado como A.´. O.´.. É calculado 
subtraindo 1118 anos do ano civil corrente (COIL, 1961; 
MACKEY, 1914), visto a Ordem dos Templários ter sido 
oficialmente fundada no ano de 1.118 (i.e.: AYALA, 2005).

Os Graus de Conselho ou Graus Crípticos do rito 
de York abrangem um sistema de 03 graus: Mestre Real, 
Mestre Escolhido e Super Excelente Mestre. Esses graus 
são concedidos em Conselhos de Maçons Crípticos, os 
quais são subordinados a Grandes Conselhos de Maçons 
Crípticos, esses últimos filiados ao Grande Conselho Geral 
de Maçons Crípticos Internacional (General Grand 
Council of  Cryptic Masons International). Esses corpos 
utilizam o sistema de Anno Depositionis (Ano do 
Depósito), cuja sigla é A.´. Dep.´. e que é calculado 
somando-se 1.000 anos ao ano civil corrente (COIL, 1961; 
MACKEY, 1914). O uso desse ano é em observância ao 
ano em que a construção do Templo de Salomão foi 
concluída e o Templo foi consagrado, tendo em seu 
interior depositada a Arca da Aliança: “Assim se acabou 
toda a obra que fez o rei Salomão para a casa do Senhor; 
então trouxe Salomão as coisas que seu pai Davi havia 
consagrado; a prata, e o ouro, e os objetos pôs entre os 
tesouros da casa do Senhor.” (Reis I 7:51). Assim, o dia 20 
de Junho de 2013 é registrado como: 20 de Junho de 3013 
do A.´. Dep.´.

Para ilustrar seu uso, o dia 20 de Junho de 2013 
seria: 20 de Junho de 895 do A.´. O.´.

2.2.3.4. Calendário da Ordem do Sumo Sacerdócio

Mais conhecida no Brasil como a Ordem dos 
Sumos Sacerdotes Ungidos, essa é uma Ordem concedida 
àqueles eleitos para servirem como Sumos Sacerdotes 

(Presidentes) de Capítulos de Maçons do Real Arco. É o 
correspondente no Real Arco à Instalação de um 
Venerável Mestre Eleito na Maçonaria Simbólica. Na 
Ordem do Sumo Sacerdócio adota-se o Anno Beneiacio 
(Ano da Benção), abreviado como A.´. Beo.´., que é 
calculado adicionando 1913 anos ao ano civil corrente, 
pois acredita-se que Abraão foi abençoado por 
Me lqu i s edeque  em 1913  a .C . :  “Po rque  e s t e 
Melquisedeque, que era rei de Salém, sacerdote do Deus 
Altíssimo, e que saiu ao encontro de Abraão quando ele 
regressava da matança dos reis, e o abençoou” (Hebreus 
7:1).

Desse modo, o dia 20 de Junho de 2013 é: 20 de 
Junho de 3926 do A.´. Beo.´. na Ordem dos Sumos 
Sacerdotes Ungidos.

2.2.3.5. Calendário da Ordem dos Cavaleiros Sacerdotes 
Templários do Santo Arco Real

Também conhecida como Ordem da Santa 
Sabedoria, possui uma versão inglesa e outra norte-
americana. A inglesa é restrita a maçons que sejam Mestres 
Instalados, Maçons do Arco Real, Cavaleiros Templários e 
professem a fé cristã. Sua versão norte-americana, 
considerada como um corpo aliado ao Rito de York, é 
muito mais restrita, exigindo também que o candidato 
tenha servido como Comandante de uma Comanderia 
Templária. Essa Ordem utiliza o Anno Renascenti (Ano 
do Renascimento), cuja sigla é A.´. R.´., e no qual se subtrai 
1686 anos do ano civil corrente.

Exemplificando, o dia 20 de Junho de 2013 fica 
sendo: 20 de Junho de 327 do A.´. R.´.

2.2.4. Calendário do Rito Adonhiramita

O Rito Adonhiramita é um rito de origem 
francesa, cujo calendário foi abolido pelo Grande Oriente 
de França em 12/10/1774, por gerar grande confusão em 
sua datação.

As primeiras Lojas na cidade do Rio de Janeiro, a 
Loja “Reunião” e depois a Loja “Comércio e Artes”, 
trabalharam inicialmente no Rito Adonhiramita, adotando 
seu calendário original. Já quando do reerguimento da Loja 
“Comércio e Artes” e sua divisão em três Lojas para a 
fundação do então Grande Oriente Brasílico, os trabalhos 
já ocorreram no Rito Moderno.

O sistema do Calendário Adonhiramita tem por 
base o início do ano no dia 21 de Março, fixando nesse dia 
o Equinócio Vernal. Soma-se então ao ano 4000 anos, 
como no calendário maçônico original, criado por James 
Anderson. O termo utilizado para designar o ano também 
é “Verdadeira Luz”, similar ao termo adotado por 
Anderson, de Anno Lucis (Ano da Luz).

Considerando esse sistema, o dia 20 de Junho de 
2013 é o 31º dia do 3º mês de 6013 da V.´. L.´., no Rito 
Adonhiramita.

Porém, assim como “o uso do cachimbo deixa a 
boca torta”, a Loja “Comércio e Artes” por um bom 
tempo teve suas atas datadas ainda pelo calendário do Rito 
Adonhiramita, o que originou, anos depois, a confusão do 
Dia do Maçom.

Os calendários maçônicos e suas corretas aplicações



15

Os calendários maçônicos e suas corretas aplicações

Com exceção do Rito Brasileiro que, por coincidência ou não, parece não possuir calendário próprio, os demais ritos 
em prática no Brasil são sistemas importados, a maioria chegando ao Brasil ainda no século XIX. E cada rito, ou mesmo 
segmento de rito, chegou com sua própria história, seus próprios termos, paramentos e regras de funcionamento, resultantes 
de diferentes origens, inspirações e influências.

Portanto, que este trabalho não sirva apenas para saciar a curiosidade daqueles que o leem, ou para servir de 
orientação quando se desejar confeccionar um certificado maçônico com certo requinte, senão para também registrar, de 
forma sucinta e organizada, um dos elementos que compõem a história dos ritos aqui citados e que pode simplesmente se 
perder nas brumas do tempo.

4. Referências Bibliográficas

BASSINI, Marili. Ensino Religioso: educação pró-ativa para a tolerância. Revista de Estudos da Religião Nº 2, p. 49-64, 2004.

Iniciativa inaugurada por James Anderson, quando da Primeira Grande Loja de Londres, o primeiro calendário 
maçônico, por sinal muito simples de se utilizar, tinha por objetivo claro dar uma identidade própria ao registro das datas 
maçônicas, numa época em que ritos formalmente ainda não existiam. Conforme foram surgindo, cada rito parece ter 
utilizado da mesma estratégia para deixar sua marca na datação dos documentos e registros maçônicos.

2.2.5. Calendário do Rito Moderno

A Maçonaria Brasileira é, sem dúvida alguma, uma das mais “bem servidas” em se tratando de ritos maçônicos, como 
bem evidencia João Guilherme da Cruz Ribeiro (2012, p. 11).

COIL, Henry Wilson; BROWN, William M. Coil's Masonic Encyclopedia. New York: Ed. Macoy,1961.

3. Comentários Finais

Assim, o dia 20 de junho de 2013 é o 20º dia do 4º mês de 6013 da V.´. L.´. para o Rito Moderno.

Nos últimos anos, muitos desses calendários maçônicos têm caído em desuso. E quando utilizados, geralmente são 
acompanhados pela data no formato do calendário civil. Por esse motivo, não é de se estranhar que muitos maçons, mesmo 
com algumas décadas de experiência, desconheçam o funcionamento dos mesmos, até mesmo quando adeptos de um dos 
ritos que os possui.

O Rito Francês, também conhecido como Rito Moderno, foi adotado no Grande Oriente da França quando de sua 
Convenção de 1786 (i.e.: COIL, 1961, p. 268; MACKEY, 1914, p. 285). O calendário do Rito Moderno é o calendário tido 
como oficial no âmbito do Grande Oriente de França desde 1774, em substituição do calendário do Rito Adonhiramita. Esse 
calendário era baseado no sistema adonhiramita, com a diferença de que se passou a adotar como primeiro dia do ano o dia 1º 
de março (COIL, 1961, p. 113), e os meses passaram a ser contados pelo número ordinal. Isso facilitava no cálculo, visto que o 
sistema adonhiramita gerava bastante confusão. O termo relacionado ao ano geralmente utilizado também é o da Verdadeira 
Luz: V.´. L.´., ou, em alguns registros do Rito Moderno, Vraie Lumiere (MACKEY, 1914, p. 129).

AYALA, Carlos Martinez – “Origem, Significado e Tipologia das Ordens Militares”, As Ordens Militares na Europa Medieval, 
dir., por Feliciano Movoa Portela, 1ª ed., em Portugal, Lisboa, Chaves Ferreira – Publicações S.A., 2005

BARR, J. Why the World Was Created in 4004 BC: Archbishop Ussher and Biblical Chronology. Bulletin of  the John Rylands 
University. 1985, vol. 67, no2, pp. 575-608.

MACKEY, Albert. An Encyclopedia of  Freemasonry. New York e Londres: The Masonic History Company, 1914.

RIBEIRO, João Guilherme da Cruz. O Nosso Lado da Escada. Rio de Janeiro: Edição do Autor, 2012.

BÍBLIA. Português. A Bíblia Sagrada: Antigo e Novo Testamento. Tradução: João Ferreira de Almeida. Brasília: Sociedade 
Bíblica do Brasil, 1969.



16

SIMBOLISMO DO TEMPLO – ENSAIO I

RITO ESCOCÊS 
ANTIGO E ACEITO

Dadas às inúmeras especulações, inclusive com 
algumas propostas inoportunas e impróprias que 
destacam inclusive alterações na decoração simbólica do 
Templo do Rito Escocês Antigo e Aceito, tenho me 
deparado com algumas questões oriundas de Irmãos 
preocupados com o tema quando então solicitam 
esclarecimentos. Alguns casos inclusive, se apresentam 
nas Lojas que estão na iminência de construir as 
dependências do seu próprio Templo, ou mesmo quando 
da oportunidade de reforma-lo. 

Nesse particular, além daquelas propostas que de 
quando em quando sinistramente se apresentam tentando 
induzir equivocadamente a inversão da topografia¹ do 
Templo, ainda há o aspecto do modernismo e da própria 
decoração que tem se apresentado aos gostos muitas vezes 
particulares, sem a má intenção talvez, mas até pela falta de 
conhecimento mais profundo do Rito praticado e sua 
autêntica substância histórica bem como seu fundamento 
ideológico proposto na disciplina – aprimoramento do 
Homem através da vereda iniciática que independente de 
Rito é o objetivo da Moderna Maçonaria.

No tocante à decoração, além da sua própria 
deturpação às vezes imposta por certos rituais repletos de 
enxertos e achismos, ainda se apresentam também, não em 
raras oportunidades, elementos religiosos oriundos da fé 
particular do Homem assim como aquele do caráter de 
“antiguidade” que alguns querem dar à Ordem Maçônica 
decorando seus templos com motivos egípcios, muito 
especialmente com pirâmides, hieróglifos assim como 
outra ornamentação embasada em lendas bíblicas tal qual 
a do Templo de Jerusalém, como se a Sala da Loja fosse 
uma cópia fiel desse específico ideário lendário.

Tenho derramado rios de tinta tentando 
esclarecer que o Franco-Maçônico básico é simbólico e os 
Templos Maçônicos da autêntica Maçonaria Modena 
representam um canteiro de obras, ou oficina de trabalho 
onde se destacam os formatos de aperfeiçoamento 
humano conforme a doutrina de um rito específico sejam 
eles de vertente teísta² ou deísta³. O importante é que tudo 

A Maçonaria, embora não seja ela uma religião, é 
inegável que a mesma sofrera influência da Igreja Católica 
desde a sua autêntica existência há aproximadamente 
oitocentos anos – associações monásticas, confrarias leigas 
e posteriormente a Franco-maçonaria com as Lojas de São 
João nos solstícios de verão e inverno.

Dados esses breves pormenores, é que todos os 
Ritos, ou Trabalhos do Craft oriundos do Hemisfério 
Norte, aqui em particular o Rito Escocês Antigo e Aceito 
(que é de origem francesa), assumem esse caráter regional 
do ponto de vista daquele que se situa na meia esfera  
boreal   do nosso Planeta. 

Assim o Templo do Rito Escocês, ou Oficina de 
Trabalho se relaciona a um pequeno segmento sobre a 
superfície da Terra cujos limites e confrontações ficam 
assim também definidos: largura de Norte para Sul; 
comprimento de Leste para Oeste; altura da superfície 
(pavimento mosaico) ao céu (abóbada) e profundidade do 
solo (pavimento mosaico) até o centro da Terra. Também é 
nesse teatro que do ponto de vista da Terra veem-se os 
movimentos dos astros e do próprio Planeta em torno do 
Sol o que resulta nas quatro estações do ano. Essa evolução 
da Natureza apresenta resultados opostos conforme o 
hemisfério terreno e pelas circunstâncias desses 
movimentos aparentes os mesmos acabariam sendo 
balizas como os solstícios e equinócios para todos os cultos 
solares da Antiguidade (Colunas B e J) e que seriam a base 
das principais religiões até aqui conhecidas. 

Particularmente o Rito Escocês Antigo e Aceito, 

se aplica pela ferramenta do simbolismo como método de 
comparação e exemplo. Daí a o título de Maçonaria 
Simbólica. 

Destaque-se então a sua interpretação simbólica, 
sem licenciosidade, e nunca uma interpretação literal. Aliás, 
sob a óptica do termo literal o que vigora mesmo é a prática 
e a vivência iniciática, ou seja: que realmente o Homem se 
transforme em um elemento saudável como modelo 
integrante de uma sociedade acima de tudo justa, fraterna e 
igualitária (da Pedra Bruta à Pedra Cúbica).

²Teísmo [De te (o)- + -ismo.] Substantivo masculino. 1. Filosofia. 
Doutrina que admite a existência de um deus pessoal, causa do mundo.
³ Deísmo [De (i)- + -ismo.] Substantivo masculino. 1. Filosofia. Sistema 
ou atitude dos que, rejeitando toda espécie de revelação divina e, portanto, a 
autoridade de qualquer Igreja, aceita, todavia, a existência de um Deus, 
destituído de atributos morais e intelectuais, e que poderá ou não haver 
influído na criação do Universo.

¹Topografia (Do gr. Topographía). Substantivo feminino. 1. Descrição 
minuciosa de uma localidade; topologia. 2. Arte de representar no papel a 
configuração duma porção do terreno com todos os acidentes e objetos que se 
achem à sua superfície. 3. Descrição anatômica e particularizada de 
qualquer parte do organismo humano.

 Trabalhos do Craft – Sistema maçônico da vertente inglesa que em 
particular não reconhece Ritos, senão Trabalhos no Craft (grêmio, 
associação).
  (Do lat. Boreale). Adjetivo de dois gêneros. 1. Do lado do norte; Boreal
situado ao norte; setentrional. 2. Bot. Diz-se das plantas próprias do 
hemisfério norte. Ver aurora — (Antônimo - austral, meridional).

 

4

4

5

5



17

como parte integrante da Moderna Maçonaria, cuja 
doutr ina  pe la  sua  or igem francesa  embasa  o 
aperfeiçoamento humano comparando-o com as Leis da 
Natureza, sugere essa alegoria natural também na 
decoração do seu Templo Simbólico relacionado sempre à 
meia esfera Norte do nosso Planeta. Nesse pormenor 
iniciático está representado à senda iniciática dos três 
Graus Simbólicos, desde a Câmara de Reflexão à passagem 
pelo Norte, pelo Sul e o destino final no Oriente – 
Aprendiz, Companheiro e Mestre.

Em linhas gerais essa alegoria assim se resume: 
Interpretação simbólica da Câmara de Reflexão e o 
renascimento. O Homem morre para renascer – a semente 
e a nova espécie (neófito  – néo = novo; phytos = planta). 
O renascimento está representado pela Primavera, ou a 
ressurreição da Natureza (após a sua morte no inverno) – 
Equinócio em 21 de março no Hemisfério Norte. O 
Aprendiz pelo topo do Norte segue pela estação primaveril 
ou infância constituída pelas três primeiras Colunas 
Zodiacais a partir do Ocidente próximo ao Primeiro 
Vigilante (constelações de Aries, Touro e Gêmeos). 
Prosseguindo a jornada pelo Norte o Aprendiz representa 
a adolescência, ou o Verão, ciclo constituído pelas outras 
três Colunas (constelações de Câncer, Leão e Virgem). 
Pronto para servir o Mestre, agora Companheiro 
(juventude, ação e trabalho) segue o percurso cruzando o 
equador (eixo do Templo) do Norte para o Sul, ou para a 
perpendicular ao nível, e segue pelo topo do Sul a partir das 
proximidades da grade do Oriente pelas três outras 
Colunas Zodiacais (constelações de Libra, Escorpião e 
Sagitário - Outono). Da a juventude para a maturidade 
pelas próximas três últimas Colunas (constelações de 
Capricórnio, Aquário e Peixes). Essa última etapa, a do 
Inverno, sugere a senilidade da idade vetusta e a 
experiência do Mestre (eis que chegará o tempo em que tu 
dirás: essa idade não me agrada). Assim se completa o ciclo 
iniciático nessa importante alegoria representada no 
Templo simbólico do Rito Escocês Antigo e Aceito.

Dentro desse contexto é então oportuno ilustrar 
através dessa importante alegoria, quando as dúvidas se 
apresentam na decoração autêntica do Templo e da Loja. 

Nesse particular segue uma consideração que 
enviei quando me fora apresentada uma sugestão para uma 
moderna decoração de um Templo por ocasião de uma 
nova edificação. Naquela oportunidade o consulente 
apresentou as sugestões decorativas que, embora belas, 
não atendiam o que preceitua a doutrina do Rito em 
questão. Sem a necessidade de descrever o projeto 
sugerido, segue descrita a resposta enviada que entendo 
sirva também como reforço para esclarecer a matéria, ao 
mesmo tempo em que alvitra mais reflexão sobre o tema. 
Então, eis a resposta:

Meu Irmão, sob o ponto de vista iniciático o Oriente da 
Loja é o Nascente – “romper a aurora e iniciar um novo 
dia”. O Ocidente é o ocaso, ou o poente – “o Sol se oculta no 
ocidente para findar o dia”. Daí a Lua estar colocada sobre 

o Primeiro Vigilante e o Sol acima do Venerável 
(comentário - a sugestão na oportunidade era a do alvorecer 
na parede Norte e entardecer no Sul).
Ainda, sob o mesmo ponto de vista a Coluna do Norte é o 
lado com menos luz, ou com mais sombras o sob o ponto de 
vista do hemisfério Norte pela inclinação e plano de órbita 
da Terra. Assim como o Meio-Dia ou Sul é o mais 
iluminado e por onde passa o Sol na sua marcha diária - 
vide o Painel da Loja e posição das três janelas. Assim me 
parece que a decoração não contempla esse simbolismo. 
Embora muito bonita sob o ponto de vista plástico, ela é 
contrária à jornada iniciática, inclusive com relação às 
Colunas Zodiacais que divididas em grupos de três 
representam as estações do ano partindo da constelação de 
Áries no Hemisfério Norte da Terra (ao lado do Primeiro 
Vigilante) e terminando no Sul na constelação de Peixes - 
Ciclo da Natureza e o Ciclo da Vida - Arcabouço 
doutrinário do REAA. Sinceramente eu nunca vi 
amanhecer e entardecer no sentido Norte - Sul, senão 
Oriente - Ocidente (Lei Imutável da Natureza).
Atrás do Venerável, onde estão posicionadas às luminárias 
(Sol e a Lua) bem como o Delta, se localiza o chamado 
segundo painel, ou Retábulo do Oriente (parede 
imediatamente à retaguarda do Venerável) que consta 
inclusive no Ritual (GOB). Assim esse retábulo é liso e não 
possui nenhuma decoração, salvo as Luminárias, o Delta, 
a frisa com a Corda de 81 nós, cujo nó central se posiciona 
no alto e centro do Retábulo que coincide com o eixo 
longitudinal do Templo – Equador (comentário – na 
proposta era sugerida uma belíssima paisagem natural 
relativa à região).
No Delta haverá o Olho que Tudo Vê sem que seja 
estilizado com formato egípcio - isso não é particularidade 
do REAA (comentário – o projeto previa um Olho que 
Tudo Vê estilizado à moda egípcia, além de toda a parede 
oriental decorada nesse estilo).
Um Templo maçônico no caso do REAA representa um 
canteiro de obras situado simbolicamente sobre o Equador, 
cujos trópicos são marcados pelas Colunas Solsticiais B e J - 
Câncer ao Norte e Capricórnio ao Sul. O eixo divide no 
Ocidente as Colunas do Norte e do Sul, cuja orientação vai 
do Ocidente para o Oriente (lugar da Luz), final da 
jornada do Mestre igual à Natureza que morre para de 
novo renascer.

Os Símbolos falam por si sem qualquer licenciosidade e 
devem coincidir com a proposta de construir um novo 
Homem, cuja doutrina fora pensada e sedimentada no 
simbolismo da Natureza e o Ser Humano com parte dela 
integrante - Deísmo francês. 

Todo o ponto de vista do Canteiro (Loja) está se referindo 
simbolicamente ao Hemisfério Norte (onde floresceu a 
Maçonaria e a sua esmagadora quantidade de Ritos). A 
Maçonaria possui aproximadamente oitocentos anos de 
história.

Apresentei essa resposta por acreditar que a 
mesma também serve para reforçar a compreensão do 

6

 Neófito (Do grego neóphytos, pelo latim. tardio neophytu). Substantivo 
masculino. 1. Na Igreja primitiva, indivíduo recentemente convertido ao 
cristianismo. 2. Aquele que recebeu ou acabou de receber o batismo. 3. 
Noviço. 4. Indivíduo admitido há pouco em uma corporação. 5. Por 
extensão – o principiante, o novato.

6

Simbolismo do templo - Ensaio I - Rito Escocês Antigo e Aceito



18

Em Maçonaria os símbolos falam por si. Essas chaves foram ali colocadas para desvendar os mistérios da investigação 
da Verdade. Nesse particular se faz cogente compreender a mensagem. Se para o Rito Escocês a Primavera é a ressureição, 
basta acompanhar e compreender a sua senda colocada conforme o nascimento do Rito. No Norte. 

Em sendo equinócio de Primavera na banda Norte do planeta Terra, para o simbolismo maçônico é isso o que 
verdadeiramente importa. Particularmente no Rito Escocês assim está representado no seu Templo pelas Colunas Zodiacais, 
Abóbada Celeste, a posição das Colunas Solsticiais B e J, os quadrantes da Loja e a posição das Luzes (o Venerável, o Primeiro e 
o Segundo Vigilantes). Agora se imagine inverter toda essa decoração por conta da “literal” interpretação. Afinal a Maçonaria 
não é uma escola de astronomia, geografia e nem mesmo de topografia. Também não é uma escola de ocultismo nem palco de 
proselitismo das crenças dogmáticas e religiosas. Que se viva sim literalmente, porém os ensinamentos coletivos hauridos da 
Sublime Instituição, cuja maior proposta é o bem viver comum e a construção de uma sociedade tolerante, justa e fraterna. 
Afinal é época de ressurreição e a Natureza revive no Hemisfério Norte. A Luz que começa a prevalecer sobre as trevas do 
Inverno que acabara de passar. 

O importante é saber o que representa, por exemplo, a estação primaveril e o Aprendiz na doutrina iniciática. Não 
existe carência de inversão de hemisférios, alteração da decoração da abóbada, etc., conforme a latitude terrena. Basta entender 
que simbolicamente tudo está representado no Norte. Do mesmo modo dispensam-se as decorações pessoais que não 
condigam com a mensagem doutrinária. 

Concluindo, veja, por exemplo, o que representa no Cristianismo a ressureição e a morte de “Jesus”. Essa alegoria 
religiosa se passa sempre na Primavera ao Norte (ressurreição), cuja “passagem” (Páscoa) ocorre no primeiro plenilúnio da 
Primavera contada após os quarenta dias penitenciais. Assim a Igreja simbolicamente não transfere a Páscoa para setembro no 
Hemisfério Sul por conta dessa tal literalidade. A questão é explicitamente simbólica, caso contrário a Páscoa no Sul seria 
comemorada em setembro ou outubro. E as demais datas comemorativas? Como ficariam?

jukirm@hotmail.com.br

               Morretes – Pr., Abril/2014

             PEDRO JUK

http://pedro-juk.blogspot.com.br

Assim, existem duas características imprescindíveis para a compreensão da Arte. A primeira é de realmente 
compreender a mensagem proposta sem a interferência de crenças e opiniões particulares. A segunda é aquela que nos ensina a 
Filosofia: na prática da vida o Homem deve vivenciar o aprendizado, ou ao contrário ele será um eterno e mero elemento 
contemplativo.

Maçom no tocante ao simbolismo tradicional que é o alicerce da base doutrinária da Maçonaria e de um Rito em particular, 
sem que com isso haja a necessidade em boa parte dos casos de se tomar uma interpretação literal e particular a cada indivíduo 
ou grupo dos símbolos maçônicos. 

Simbolismo do templo - Ensaio I - Rito Escocês Antigo e Aceito



EQUIPE 
EDITORIAL

Ao leitor que deseja enviar artigos ou 
fazer comentários sobre a Revista 
Triponto, envie  um e-mail para: 
revistatriponto@gmail.com

Antônio Juliano Breyner

Kleber Siqueira

Antônio Juliano Breyner
Izautonio da Silva Machado Júnior
Kennyo Ismail

Colaboradores nesta Edição

Gilmar Dieguez Lopes

Pedro Juk

Kennyo Ismail
Glauco Furlan

Izautonio da Silva Machado Junior

A REVISTA TRIPONTO NÃO SE 
RESPONSABILIZA PELOS 
ARTIGOS ASSINADOS

Acesse o nosso Site e perfil no Instagram

www.revistatriponto.com

@revistatriponto

Diagramação e design:


	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10
	Página 11
	Página 12
	Página 13
	Página 14
	Página 15
	Página 16
	Página 17
	Página 18
	Página 19
	Página 20

