
F a n z  n e
Número 9    Outubro 2022 

COMBATES



1

												               EDITORIAL

	 Desde que é recebido, constituído, e reconhecido  Aprendiz, o percurso do Maçon do 
Rito Francês é feito de combates. O primeiro dos quais, que se lhe apresenta logo desde a sua 
Iniciação, é o do seu autoaperfeiçoamento, é o combate da conversão da sua Pedra Bruta em 
Pedra Cúbica Pontiaguda. Todavia, as suas responsabilidades na construção do Templo Exterior 
chamam-no a outros combates, não menos importantes. Se é fundamentalmente pela Palavra, 
entendida como debate e lei, que as Sociedades democráticas se constroem, existem, no entanto, 
dinâmicas e factos sociais tão inaceitáveis, face aos nossos valores Humanistas, que do Maçon não 
podem suscitar outras atitudes que não sejam a da sua rejeição, e do consequente afrontamento.

	 São exemplo disto as negações dos direitos das mulheres, e a violência doméstica, pelo 
que num ano em que o tema de estudo proposto pelo Grande Capítulo Geral de Portugal – 
Rito Francês aos Soberanos Capítulos da sua Jurisdição foi “Igualdade de Géneros”, nao quis 
a FANZINE deixar de publicar, neste número 9, alguns trabalhos dedicados a estes temas.

	 Mas, para além destes horrores, outros factos sociais atormentam as nossas sociedades 
contemporâneas, trazendo velhos e novos fantasmas. Daí que às Maçonarias do Aqui e Agora 
se recomenda uma constante Vigilância, na consciência de que todas as construções humanas 
são precárias, e de que as ameaças dos obscurantismos têm de ser incessantemente combatidas.

	 Foi pois inspirados no glorioso combate travado no dia 5 de Outubro de 1910 para 
implantar a República em Portugal, que neste Aniversário dessa memorável jornada, dedicamos este 
número da FANZINE ao tema “Combates”, recordando algumas barricadas que esperam por nós no 
mundo atual. Tal como fizeram esses prodigiosos herois, que ainda hoje alimentam o nosso 
imaginário coletivo, face a todos estes perigos que ameaçam as nossas Democracias, cerremos fileiras 
gritando  o nosso eterno “Viva a República” !

Joaquim Grave dos Santos



2

Publicação digital do

SOBERANO CAPÍTULO
FRATERNIDADE 
ao Vale de Lisboa

GRANDE CAPÍTULO GERAL DE 
PORTUGAL - RITO FRANCÊS

Contacto: fanzine81@gmail.com

ÍNDICE

Diretor
RICARDO GAIO ALVES

Editor
JOAQUIM GRAVE DOS SANTOS

Conselho Editorial
ALBERTO LOURENÇO
ANTÓNIO GARGATÉ

GASTÃO G RODRIGUES
JAIME FREITAS

J GAMITO
NUNO DE SOUSA NEVES

Design
JOÃO G.

12  -  LE CHEMIN TORDU, L’APPEL DE LA FORÊT
                       Philippe Bourgland, Pierre Droz, Sandrine Bourgland, e Françoise Mlynarczyc

     TEMA DE CAPA

     RITO FRANCÊS

     VENERANDOS MESTRES QUE OUTRORA A FORMARAM

     PORTUGAL ENTRE COLUNAS

1  -  EDITORIAL
                     Joaquim Grave dos Santos

40  -  NO PASARÁN
                       Joaquim Grave dos Santos

51  -  RITO FRANCÊS, ONTOLOGIA DE UM RITO
	              Joaquim Grave dos Santos

23  -  NADA FARÁ CALAR A VOZ DE ANTÍGONA
	            Alexandra Mota Torres

44  -  O SONHO DE ATOSSA
                       José Herculano Paulo

32  -  LIBERDADE E POPULISMO
	            Ricardo Gaio Alves

9  -  A SIMBOLOGIA NAS TRÊS PRIMEIRAS ORDENS  COMO REFERÊNCIA PARA OS  	
         COMBATES NA CONSTRUÇÃO DO  TEMPLO EXTERIOR 
                           António Gargaté 

55  -  O BIGODE DE ANTÓNIO JOSÉ DE ALMEIDA
                       Gastão G Rodrigues

     DEGUSTAÇÕES

    POUR NOS LECTEURS FRANCOPHONES

61  -  RECENSÕES

35  -  LES SILENCES : DE LA VICTIME DE VIOLENCE AU FRANC-MAÇON, QUELLES 
         VOIES POUR LA PAROLE ?
                           P-A Moreau 

3  -  LA MIXITÉ AU GRAND ORIENT DE FRANCE
	            Aline Kotlyar

72 -  MOMENTO POÉTICO

77  -  DISCURSO DE PATRICK HENRY

51  -  O MAÇON E O FUNDAMENTALISMO RELIGIOSO
                       João Martins



3

												                 	TEMA DE CAPA

La mixité au Grand Orient de France
	 Le récit autour des circonstances accidentelles de l’initiation d’Elisabeth Aldworth Saint Léger, 
première franc-maçonne, projette une lumière torve et quelque peu mesquine sur une certaine représentation 
de la femme : incapable de résister à la tentation, curieuse, Elisabeth épie des frères en tenue par le trou d’un 
mur en travaux. Peu discrète, elle est prise sur le fait par le tuileur. S’ensuit une course-poursuite, une capture, 
la délibération de la Loge, un choix (facile), un serment (régulier car en présence du père d’Elisabeth qui se 
trouve être le vénérable). Ce n’était pas gagné, tant il est vrai que les Constitutions d’Anderson stipulent que 
«les personnes admises comme membres d’une Loge doivent être des hommes de bien et loyaux, de naissance 
libre et d’âge mûr et circonspect, ni esclaves, ni femmes, ni hommes sans moralité». Texte illustrant toute 
l’ambiguïté d’une tradition : en elle s’entrelacent des communs et des apories. Fidélité aux pratiques des 
aïeux, soumission aux credo d’un autre temps, laissés en héritage.

	 La maçonnerie d’adoption - Malgré les strictes conditions posées par les Constitutions d’Anderson 
et les réticences du Chevalier Ramsay, des preuves tangibles d’une maçonnerie féminine émergent en France 
dans les années 1740. Le Grand Orient de France (GODF) reconnaît officiellement les loges d’adoption le 
10 juin 1774, moins d’un an après sa fondation, se gardant toutefois de les qualifier de régulières. Les loges 
d’adoption disparaissent (tout comme les ateliers masculins) pendant la Révolution française, réapparaissent 
momentanément au 19ème siècle puis au début du 20ème siècle (dans une autre obédience, la Grande Loge 
de France). 



4

	 Ne nous y trompons pas : toute loge d’adoption est placée sous la tutelle d’un atelier masculin. Les 
offices sont supposés être assurés à la fois par un frère et par une sœur, mais de fait, seul le vénérable et les 
officiers de la loge masculine décident des initiations, des dates de tenues, signent les documents officiels, 
rédigent les tracés, envoient les convocations.

	 En loge d’adoption, frères et sœurs se congratulent, dans une tendre complicité. Malgré la richesse 
de certains rituels, cette maçonnerie d’adoption apparaît tel un chant secondaire. Il y a un temps pour le 
contrepoint mineur, le burlesque, et un temps pour le cantus primus : une fois les frères revivifiés par le 
contact avec les sœurs, ils retournent travailler dans leur loge. Les sœurs sont placées à la fois au centre et 
à la périphérie… Mais des archives montrent que le travail en loge d’adoption et l’ensemble très créatif des 
décors, accessoires, tabliers, bijoux suscite l’engouement.

	 Après la Révolution française, les loges d’adoption réapparaissent mais se font plus rares. Elles sont 
progressivement remplacées par les opulentes fêtes d’adoption. Si les femmes y passent les épreuves ordinaires 
de la maçonnerie des hommes (ce qui n’est pas le cas dans les loges d’adoption, ces dernières ayant leur 
rituel), des différences subsistent avec les cérémonies des ateliers masculins. Le symbolisme de la couture 
est préféré à celui de la construction, renvoyant à la domesticité, aux menus travaux, à l’attente : les sœurs 
fraîchement initiées se voient remettre une paire de ciseaux de couturière, un étui et un dé à coudre par 
exemple. Entre deux lâchers de colombes, les frères parlent avec emphase. Il est question d’obscurantisme, 
d’arbitraire, d’émancipation, de droits de la femme. Les éléments de langage ont évolué par rapport à l’Ancien 
Régime, mais les discours sur le fond sont loin de promouvoir l’accès des femmes à une citoyenneté pleine et 
entière. Ainsi, par «droits de la femme», il faut entendre l’affection, la considération qui lui est due. Les frères, 
à la fois mièvres et pédagogues, se font fort de préparer les sœurs à assumer au mieux la place qui leur est 
réservée dans la société de cette époque. Celle de maîtresse de maison éduquant ses enfants, suffisamment 
instruite pour en faire de futurs hommes libres (ou de futures maîtresses de maison). Dans le prolongement 
des fêtes d’adoption, les loges s’ouvrent aux enfants dans le cadre des tenues de familles.

	 Malgré le parallélisme des formes revendiqué entre initiation féminine et initiation masculine, 
malgré l’éclectisme des ornements et des références au panthéon gréco-romain, malgré toutes les bonnes 
intentions affichées, ces cérémonies reflètent une société possessive, asphyxiante, paralysante, dans laquelle 
la femme n’a pas la place d’y bouger. 
                     
                                           

					     Pénélope et les prétendants, John William Waterhouse 



5

	 Une conception essentialiste de la femme - «La première éducation se faisant dans la famille, l’enfant 
devrait y sucer le lait démocratique. Pour arriver à ce résultat, il faut émanciper et républicaniser la femme en 
faisant pénétrer dans son cerveau les rayons lumineux de la science»1.

«A la femme la maternité, à elle la charge de la nichée»2. 

«La femme est-elle libre ? […] vous ne pourrez jamais répondre qu’elle est soustraite aux instincts passionnels 
suivants : l’amour maternel, l’amour du mâle qui l’a possédée»3.

	 La vogue est au Grand Tout organisé, dans lequel chaque personne a sa place propre, découlant de 
sa fonction, si elle veut pouvoir participer à l’harmonie générale. A la glorification de l’accomplissement 
d’une tâche commune, tous unis au sein d’un ensemble rationnel, chacun et chacune à sa place. Pourquoi 
? Parce que la Nature nous a ainsi faits, que nous ne saurions fonctionner autrement. L’idée de plan sous-
jacent, d’agencement prédéfini des choses est coriace. Si ce n’est pas Dieu, c’est la Nature. Que la Nature soit 
appréhendée comme un système logique (Spinoza), un système composé de machines, de poulies et de 
ressorts (Diderot), ou un tout vivant et organique (Herder), les attributs et les fins de l’Homme se laissent à 
découvrir et traduire quasi mathématiquement comme on a découvert et traduit les lois de la physique.

	 Difficile dans ce contexte de revendiquer le droit de façonner son existence librement, à sa guise… 
Et hors de propos concernant une femme. La conception essentialiste de la femme4 induit un rôle social, un 
comportement, une autre rationalité que la rationalité masculine, même (et surtout) au GODF.

	 Dès la seconde partie du 19ème siècle domine l’idée en maçonnerie d’arracher les femmes et les enfants 
aux prêtres. Les frères de l’époque paraissent peu enclins à croire en un progrès spontané. Les femmes sont 
esclaves de loyautés irrationnelles, aussi, il faut les (re)conditionner pour qu’elles soutiennent les valeurs 
républicaines et l’anticléricalisme. Là encore, il y a peu de place, voire pas du tout, pour la liberté individuelle 
des femmes. La liberté de se mettre en roue libre, d’écouter les prêtres, de ne plus les écouter, de les réécouter, 
est éliminée par une éducation efficace. Le tribut versé au progrès.

	 Dépasser les valeurs codifiées pour ouvrir le chemin vers d’autres, frontalement ou en oblique 
- En 1865, la journaliste Maria Deraismes, appuyée par Léon Richer, entame un cycle de conférences au 
GODF qui dure quatre ans, portant sur l’émancipation de la femme, ses droits politiques, la condition des 
ouvrières... Ces travaux traitent aussi de sujets plus généraux, philosophiques et littéraires, ce qui évite à 
Maria Deraismes de s’enfermer dans une perspective particulariste. Le 14 janvier 1882, elle est initiée selon un 
rite masculin dans la Loge Les Libres Penseurs de la Grande Loge Symbolique Ecossaise (GLSE) qui devient 
de fait mixte. La notoriété de Maria Deraismes confère une portée politique à cette initiation. En 1893, elle 
fonde avec Georges Martin une obédience mixte, le Droit Humain. Alors certes, Maria Deraismes lie ses 
convictions féministes à son combat contre l’obscurantisme religieux, s’alignant sur la gauche républicaine 
dont le calendrier (pour ne pas dire les préoccupations électoralistes) ne coïncide pas exactement avec 
l’agenda féministe. Certains hommes politiques progressistes de l’époque n’hésitent pas à affirmer qu’il faut 
attendre que les femmes, tout juste affranchies, soient suffisamment éduquées dans un sens républicain, 
pour qu’elles votent «bien» et non en faveur des candidats réactionnaires soutenus par l’Eglise. Par exemple 
Léon Richer (frère du GODF) qui écrit en 1888 : «Je crois qu’à l’heure actuelle, il serait dangereux – en France 
– de donner aux femmes le vote politique. Elles sont en grande majorité réactionnaires et cléricales. Si elles 
votaient aujourd’hui, la République ne durerait pas six mois»5.

1 Compte-rendu aux Ateliers du GODF, du 3 au 8 septembre 1900, cité par Françoise Jupeau Réquillard, L’Initiation des femmes, Editions du Rocher, 2000.
2 Convent de 1900, Dazet, conseiller de l’ordre du GODF, cité par Denis Lefebvre, Au début du XXème siècle, le Grand Orient reflète les préjugés de la société, La 
Chaîne d’Union n°57, juillet 2011, p.37.
3 Congrès des loges du Centre du GODF en 1907, par un frère de Font-Reaulx, cité par Denis Lefebvre, Au début du XXème siècle, le Grand Orient reflète les 
préjugés de la société, La Chaîne d’Union n°57, juillet 2011, p.40.
4 A ce sujet, Laure Caille, Un débat qui nous vient du passé et tend vers l’avenir, La Chaîne d’Union n°57, juillet 2011, p.45.
5 Patrick Kay Bidelman, The Politics of French Feminism : Leon Richer and the Ligue Française pour le Droit des Femmes, 1882-1891, Berghahn Books vol. 3, 
1976, p.93. A nuancer toutefois, Léon Richer est ambigu sur le suffrage des femmes. Pas suffisamment pour parler d’atermoiements.



6

	 Le militantisme brut de décoffrage d’une Madeleine Pelletier (figure de proue de la Grande Loge 
Symbolique Ecossaise maintenue) tranche avec la tactique politique des petits pas d’une Maria Deraismes. 
Initiée le 27 mai 1904 dans la Loge La Philosophie Sociale, Madeleine Pelletier, néomalthusienne et socialiste 
libertaire, dénonce le modèle bourgeois de la famille, et revendique la maîtrise totale de leur corps par les 
femmes (aussi faut-il diffuser massivement des méthodes contraceptives, légaliser l’avortement, banaliser 
l’idée de droit au plaisir sexuel de la femme). Exprimant ses revendications dans des formes perçues par 
certains comme trop vives et puériles, Madeleine voit son action politique émoussée par les scandales. 
Elle menace un frère de son revolver. La soudaine métamorphose du Bulletin hebdomadaire des Travaux 
de la Maçonnerie en France (dans lequel des ateliers de l’obédience de Madeleine Pelletier publiaient leur 
ordre du jour) en Bulletin des Travaux maçonniques des Loges régulières (ipso facto réservé aux seules loges 
masculines) valent des tensions entre la GLSE maintenue et le GODF. Madeleine Pelletier prononce des 
réquisitoires d’une violence inouïe contre le GODF place du Trocadéro. Le 20 septembre 1907, suite à une 
énième affaire, le Grand Maître de la GLSE maintenue informe Frédéric Desmons, Grand Maître du GODF, 
de l’exclusion de la franc-maçonnerie de Madeleine Pelletier. La GLSE maintenue disparaîtra en 1911. 
                                        

                                Madeleine Pelletier				              Frédéric Desmons

	 De la liberté absolue de conscience à celle d’initier les femmes (ou de ne pas les initier) - Au 
GODF, le premier vœu pour le convent déposé en faveur de l’admission des femmes l’est en 1869, par Frédéric 
Desmons: «Considérant que la franc-maçonnerie a pour but de répandre autour d’elle la lumière et le progrès 
; que la femme, par suite de l’influence incontestable qu’elle exerce au sein de la famille, et par cela même au 
nom de la société, pourrait, pour une grande part, contribuer à la propagation des idées maçonniques ; que, 
par suite de son exclusion des travaux de nos Ateliers, la femme est privée de secours intellectuel qu’elle pourrait 
y recevoir, et nous prive, à son tour, de son puissant concours; que nos nombreux et habiles adversaires savent 
bien exploiter contre nous; émet le vœu qu’à l’avenir, les femmes soient admises au sein des Ateliers et puissent 
participer à tous nos travaux». Vœu rejeté6. Certes, toujours cette réduction utilitariste de la femme…

	 L’année 1877 marque un tournant dans l’histoire du GODF: Frédéric Desmons fait supprimer 
l’obligation, pour les francs-maçons du Grand Orient, de croire en l’Etre suprême et en l’immortalité de 
l’âme et la remplace - dans la Constitution de l’obédience - par la liberté absolue de conscience.

«Au GODF, il fut plus facile de faire sortir Dieu que de faire entrer les femmes»7.

	 La quasi-concomitance de ces démarches (même si la première en 1869 n’a pas abouti) va avoir une 
influence décisive sur l’ouverture à la mixité au GODF… 130 ans après8.

6 D’autres vœux similaires suivront au GODF : en 1895, 1897, 1899, 1900, 1901, 1902, 1903 puis dans l’entre-deux guerres.
7 Charles Arambourou, Il y a dix ans, des sœurs entraient au GODF, La Chaîne d’Union n°87, Janvier 2019, p. 31.
8 Etant précisé qu’un certain nombre de Loges masculines du GODF acceptait de recevoir des sœurs visiteuses du Droit Humain depuis 1921, comme le permettait 
le traité d’amitié entre les deux obédiences. Plus tard, le GODF développera des liens avec d’autres obédiences : notamment la Grande Loge Féminine de France 
(crée en 1952, née de la scission de loges d’adoption de la Grande Loge de France), la Grande Loge Mixte Universelle (procédant d’une séparation avec le Droit Hu-
main en 1973), la Grande Loge Mixte de France (procédant elle-même s’une scission de la GLMU en 1982). Mais c’était une mixité de fait et à dose homéopathique.



7

	 En décembre 2006, des frères du GODF s’engagent dans une action collective visant à l’initiation des 
femmes au sein de l’obédience: les cinq loges Combats, La Ligne Droite, Saint Just 1793, Prairial, et L’Echelle 
Humaine demandent officiellement à initier des femmes, dans le respect du Règlement Général9, pour ne 
pas être exclues de l’obédience; sinon, autant les faire initier dans des obédiences mixtes comme la GLMF ou 
la GLMU ou dans une obédience féminine comme la GLFF. Les tentatives auprès du Conseil de l’Ordre pour 
les femmes candidates à l’initiation sont infructueuses. Toutefois, le rejet à 75% des délégués du Convent de 
2007 à La Rochelle du vœu préconisant de préciser dans le Règlement Général que le GODF n’initie que des 
hommes est prometteur.

	 A la rentrée 2007, les cinq loges décident de changer d’approche. Au lieu de chercher à imposer la 
mixité aux loges du GODF, elles décident de plaider pour la reconnaissance de la liberté des loges qui le 
souhaitent d’initier des femmes. Cette démarche présente l’avantage de ne pas nécessiter de modification de 
la Constitution et du Règlement Général du GODF10 et de respecter la souveraineté des loges qui demeurent 
libres dans leur recrutement et dans le choix du type de parcours initiatique, sous réserve des restrictions 
prévues par l’article 76 du Règlement Général11.

	
	 En 2008, le Conseil de l’Ordre finit par répondre aux demandes préalables de vérification du fichier 
des refusés pour les profanes candidates à l’initiation. Les cinq loges enchaînent sur la procédure des trois 
enquêtes, le passage sous le bandeau, le vote et la cérémonie d’initiation.

	 L’histoire ne s’arrête pas là12. Après deux années de passes d’armes entre le Conseil de l’Ordre et la 
Chambre Suprême de Justice maçonnique (CSJM)13, l’organe judiciaire du Grand Orient tranche dans le vif 
le 8 avril 2010, affirmant que «la Constitution et le Règlement Général, en l’état actuel de leur rédaction, ne 
limitent pas la souveraineté des loges du Grand Orient de France d’initier ou de ne pas initier des femmes», 
confirmant la régularité des initiations des six sœurs par les cinq loges, ordonnant l’inscription administrative 
des sœurs régulièrement initiées à l’état-J de leurs loges respectives. L’organe exécutif prend acte de cette 
décision et s’y plie.

9 Le Règlement Général du GODF impose à la Loge, préalablement à toute cérémonie d’initiation, d’interroger le Conseil de l’Ordre sur l’éventuelle inscription du 
profane sur le fichier des refusés. Il ne peut être procédé à l’initiation qu’après avoir reçu la réponse du Conseil de l’Ordre.
10 Ce qui est interdit doit être écrit. Aussi, il n’est pas nécessaire d’ajouter dans le Règlement Général du GODF que les femmes ont le droit d’être candidates à 
l’Initiation, il suffit d’appliquer le texte existant.
11 Liées notamment à la majorité, à la domiciliation, à la non-appartenance à une secte ou à un groupement appelant à la discrimination raciale ou à la violence… 
mais rien sur le genre.
12 Pour avoir une vision plus circonstanciée de la bataille juridique pour l’initiation des femmes aux GODF, voir le dossier Dix ans de mixité au GO, dans la revue 
La Chaîne d’Union n°87, Janvier 2019, plus particulièrement les articles Chronologie : La liberté des Loges d’initier des femmes au GODF p.35 et La Ligne Droite, 
une loge mixte au GODF depuis 2008, p.67.
13 Et la reconnaissance d’une sœur transgenre en 2009.



8

	 Quelques loges feront de la résistance locale en refusant d’accueillir les sœurs visiteuses du GODF 
mais ces incidents demeureront des épiphénomènes (et sont aujourd’hui passibles de sanctions). Tous les 
membres de l’obédience sont des frères et sœurs reconnus comme tels, indépendamment de leur genre.

	 Selon le dernier rapport d’activité du Conseil 
de l’Ordre du Grand Orient de France (GODF) du 30 
juin 2022, au 31 décembre 2021, l’obédience comptait 
5186 sœurs (3333 initiées, 1853 affiliées ou intégrées), 
réparties dans 706 loges mixtes (sur 1397 loges, soit un 
peu plus de 50% de loges mixtes au GODF). Le GODF 
compte 51592 membres, les sœurs représentent ainsi 
un peu plus de 10% des effectifs. La question de la 
visibilité des femmes au sein de l’obédience continue à 
se poser (le temps suffira-t-il à faire son œuvre ?).

	 A ce jour, le paysage maçonnique français est diversifié, entre les obédiences ayant une spécificité 
masculine, féminine, ou mixte. La mixité de fait du GODF pose la question de l’avenir d’obédiences de 
taille plus modeste, répondant aux mêmes besoins (options philosophiques, rapport au social, pluralité des 
rites). Il faut bien distinguer mixité de droit et mixité de fait. La mixité de droit est imposée à toutes les 
loges dans les obédiences comme la GLMU ou la GLMF, tandis qu’au GODF, chaque loge a la possibilité 
d’initier (ou pas) les femmes ou d’affilier des sœurs. C’est cet espace de liberté, non rempli par les mots, qui 
fait paradoxalement la singularité du GODF. La dimension la plus authentique des valeurs comme la liberté 
absolue de conscience est celle qui les voit vécues et traduites dans la manière d’être, de se positionner, et 
d’agir.

Aline Kotlyar

David Kessel



9

A Simbologia nas três primeiras Ordens como referência 
para os combates na construção do Templo Exterior

	 O simbolismo é utilizado, para vincar uma 
ideia, através de uma imagem que o represente. 
Aliás, esse simbolismo é utilizado por quase todos 
os princípios religiosos e filosóficos, muitas das 
vezes de forma subjetiva. Quanto aos símbolos 
em si, ressalva-se os que são usados e aceites 
universalmente, quando normalizados, e que servem 
para representar abstratamente conceitos científicos 
ou indicações de utilização de equipamentos, vias, 
etc….

	 Em maçonaria, como todos nós sabemos, 
tudo é simbólico, e como tal, cada um interioriza 
esse simbolismo à sua maneira, podendo 
inclusivamente servir como referência preferencial, 
na sua demanda individual pelo conhecimento e 
realização maçónica.

	 A minha interpretação pessoal sobre o 
simbolismo, ajuda-me a adaptar os meus conceitos 
interiorizados na maçonaria, na análise sobre o 
mundo profano. Porque, não é possível, como 
maçons, na nossa ação do dia a dia, dissociar os 
dois mundos, o maçónico e o profano, sobre pena 
de nos contradizermos. Hoje, como no passado, 
torna-se imperioso a constante análise critica dos 
dois mundos, que embora ligados fisicamente, estão 

dissociados por vários motivos, não sendo alheia a 
liberdade de escolha de cada um, que nem sempre 
converge com os nossos princípios.

	 Seria pretensioso da minha parte afirmar 
que tanto em maçonaria, como no mundo profano, 
sigo os mesmos princípios sem vacilações. Não sou 
perfeito, mas esforço-me.
Este meu trabalho, vai basear-se na ritualística 
das três primeiras Ordens do Rito Francês, sua 
interpretação e possíveis comparações entre o 
maçónico e o profano.

	 Na Iª Ordem 
trabalha-se sobre os 
conceitos de vingança 
e justiça. Toda a 
narrativa assenta na 
punição autoinfligida, 
por imperativo de 
consciência. Podemos 
afirmar que foi feita 
justiça, só porque os 
presumíveis arguidos se 
puniram a eles próprios? 
Não!



10

	 À luz dos conceitos modernos e 
civilizacionais, essa justiça não foi precedida de 
um julgamento com acusação, defesa e provas 
testemunhais. Claro, que a consciência muitas das 
vezes é implacável e o sentimento de culpa, quando 
existe, pode desencadear muitas reações que podem 
levar, ao desespero e à morte moral e física do 
assassino. 

	 A justiça, com todas suas normas, tem 
variado ao longo dos tempos, conforme o regime 
político e a área geográfica em que é aplicada.

	 Em Portugal, por exemplo, houve grandes 
modificações após o 25 de Abril.

	 Passamos de um modelo de justiça 
autocrático, para um sistema em que esta é um dos 
três pilares do regime democrático constitucional, 
logo com todas as prerrogativas do estado de direito.

	 Tendo Portugal, sido um dos primeiros 
estados a abolir a pena de morte no Séc. XIX, de que 
muito nos orgulhamos como nação, essencialmente 
por ação dos maçons da época, não podemos 
consentir que algumas forças extremistas, nos 
dias de hoje, queiram regredir nesta e noutras 
leis, não com o intuito de justiça, mas de vingança 
mesquinha, ideologicamente retrograda. Isto 
compete-nos combater, em todas as frentes possíveis 
com determinação.
 
	 Na IIª Ordem, desenvolvemos a ritualística, 
realçando a comunhão dos homens em torno de 
objetivos comuns. Segundo a minha perspetiva, 
esta cerimónia representa a partilha, o reforço 
do conhecimento, pela união das vontades dos 
confrades na busca da verdade. A partir daqui 
somos, portanto, responsáveis pela transmissão 
destes conhecimentos, aos vindouros, combatendo 
a ignorância, muitas das vezes responsável pela 
intolerância e demais males que enfermam as nossas 

sociedades. O conhecimento torna-se assim um 
objetivo a atingir. Mas ser detentor do conhecimento, 
traz-nos responsabilidades acrescidas, tais como 
impedir que por egoísmo, ganância e outros vícios, 
sejam deturpados os nobres objetivos da Ordem 
Maçónica, em proveito próprio em detrimento do 
interesse comum. O individualismo demasiado 
exacerbado, impede-nos de nos unirmos em torno 
das causas, que devemos abraçar no mundo profano 
e que concorram para a melhoria das comunidades 
em que estamos inseridos.

	 Passamos, de seguida, à análise da IIIª 
Ordem. Segundo a história comumente aceite, o 
Templo em Jerusalém foi reconstruído 2 vezes e 
destruído 3. Este facto é muito importante, porque 
também nós maçons, podemos associar a destruição 
do templo e a sua reconstrução, a acontecimentos 
que ao longo dos tempos nos afetaram como 
instituição. Por intolerância, por preconceito e por 
políticas ditatoriais, a Ordem sofreu diversas vezes a 
destruição do seu trabalho e como Fénix renasceu, 
para desespero dos seus detratores. 

	 A construção e reconstrução de templos, 
pode igualmente significar o melhoramento do 
nosso Eu interior, pois ao longo das nossas vidas 
somos	  abalados por desaires, que temos de 
ultrapassar e em que somos obrigados a mudanças, 
que na prática representam reconstruções de nós 
mesmos.

	 O templo nunca estará, contudo, completo, 
porque se tal acontecesse tornávamo-nos perfeitos 
e perdíamos a graça de termos defeitos, que 
nos tornam humanos. Só moldando as nossas 
convicções, com tenacidade e persistência, podemos 
modificar o mundo, começando por nós mesmos.



11

	 No simbolismo desta Ordem, temos vários 
elementos, que embora falem sobre guerra e 
destruição, contêm igualmente outros pontos de 
vista, que nos leva à paz e à sua manutenção.

	 Senão vejamos, começando pela ponte, que 
os cavaleiros têm de atravessar, sendo atacados pelos 
seus inimigos, motivados pelo preconceito, inveja e 
ignorância. No entanto, insistirão na passagem dessa 
ponte, com determinação, força e sabedoria. Ela 
pode ter como significado, a necessidade da ligação 
aos outros, construindo pontes e mantendo-as 
intactas, contra todas as adversidades. A destruição 
de pontes, pode levar ao isolacionismo e à não 
aceitação da diferença.

	

	 A Espada e a trolha de pedreiro utilizada em 
simultâneo na reconstrução do templo. O motivo 
simbólico subjacente, diz-nos que, seja qual for 
a construção que empreendamos, temos de estar 
preparados para os que a querem destruir e que para 
a sua manutenção, poderá ter que ser usada a força, 
representada pela espada guerreira.

	 Será esta força, uma força física? Não!

	 Não devemos esquecer que como humanos, 
somos muitas vezes levados ao desalento, 
quando tentam derrubar o nosso templo com as 
armas vis, comuns no mundo profano, em que a 
intolerância é um exemplo. Mesmo dentro dos 
nossos muros não estamos a salvo, pois embora um 
dos nossos princípios seja a tolerância, as nossas 
imperfeições levam por vezes à incompreensão e a 
desentendimentos desnecessários.

	 No entanto, em irmandade, não é fácil 
desmoralizarem-nos, quando estamos conscientes 
da verdade que nos assiste. O nosso templo é 
construído com um cimento forte, sendo difícil 

de separar os materiais que o constituem. Este é 
o cimento da Liberdade e da Fraternidade, que 
deve unir pela Igualdade todos os maçons. E 
assim unidos, deveriam estar todos os maçons, 
independentemente do seu Grau, Ordem, Rito e 
porque não Obediência.

	 Com solidariedade e tolerância avançaremos. 
Sempre que nos derrubem, devemos erguer-nos e 
continuar com a nossa reconstrução e seguir em 
frente.

	

	 No presente e em pleno Séc. XXI, 
continuamos a assistir a diversas situações que 
pensávamos poderem ser controladas e mesmo 
erradicadas, pelo bom senso dos homens.

	 O nosso mundo será ótimo, se os princípios 
que forem seguidos, por governos e organizações, 
forem o que inscrevemos nos nossos princípios. Mas 
realisticamente, sabemos que este desejo é utópico, 
mas não custa nada tentarmos e lutarmos para que 
estes, sejam um objetivo a atingir.

	 Isto, porque a batalha pode parecer em 
alguns momentos ganha, mas a natureza humana 
com todo o seu egoísmo, destrói muitas das vezes o 
que construímos.

	 Em resumo

	 As três primeiras Ordens do Rito Francês, 
complementam-se nos seu ideais e são digamos, 
indissociáveis. A justiça, a conjugação de esforços 
em torno de objetivos comuns, a construção de 
pontes e a reconstrução de vontades (templos) em 
prol da humanidade serão sempre causas nobres. 
Ficaremos algumas vezes com dúvidas e abalados 
por incompreensões. Seremos vencidos por vezes, 
mas vamos sempre nos erguer e continuar as nossas 
batalhas. Podemos não ser nós os vencedores, mas 
os que nos procedem completarão a obra.

António Gargaté



12

	 Avec mon Bon Cousin Pierre d’Albi du Tarn 
nous arrivons en voiture chez notre Bonne Cousine 
Anne Marie (5) à Prouais près de Dreux en région 
parisienne pour participer à la Vente de l’Equinoxe 
du Printemps le Dimanche 21 mars 2021. Notre 
Bonne Cousine Anne Marie est la Père Maitre de la 
Vente du Chemin Tordu. Elle nous accueille pour la 
deuxième fois chez elle dans sa coquette maison et 
nous partageons le soir venu nos produits régionaux, 
notamment le vin de Bordeaux et de la charcuterie, 
le grenier médocain. Après plus de quatre heures de 
route les retrouvailles sont un plaisir pour partager 
nos expériences en forêt et plus particulièrement 
la vie de nos Ventes. Qu’est-ce qu’une Vente ? Une 
vente peut se comparer à nos Loges pour nous Franc 
Maçons. Une Vente c’est le lieu à la limite de la forêt 
ou les fendeurs vendent le produit de leur travail. 
Pour être pragmatique et donner une vue de ce lieu 
il représente un cercle d’une quinzaine de mètres 
pour un groupe de vingt Fendeurs. Il peut s’ouvrir 
en s’adaptant aux participants et de mémoire nous 
avons vu une Vente de plus de cent cinquante Bons 
Cousins et Cousines aux vingt ans de la résurgence.

	 Comment avons-nous connu Anne Marie ? 
lors d’une Vente au Solstice de juin 2019 nous l’avons 
rencontré à la Vente : Le puits des Forges en forêt de 
Cocherelle près de Dreux. Être fendeur c’est aussi 
voyager d’une contrée à l’autre sans avoir peur de 
faire des kilomètres et d’avoir aussi une automobile. 
Le Père Maitre Thierry de l’époque était en étroite 
relation avec le groupe de fendeurs du nord de la 
France.

	 Bref, si nous le comparons à la Maçonnerie 
les Loges sont généralement très proches les uns 
des autres et il existe plusieurs obédiences ayant des 
rapports de reconnaissance et des traités d’amitiés 
les liants et leur permettant de se visiter et d’œuvrer 
dans le même objectif avec chacun sa singularité.
	 En forêt il en est tout différent chaque Vente 
est réellement souveraine autonome au sens qu’elle 
n’a pas de compte a rendre à qui que ce soit. A ce jour 
en France il n’y a pas d’obédience, pas de fédération, 
pas d’association regroupant les différentes Ventes 
sur le territoire français. Un maillage est né grâce a la 
résurgence de Rite Forestier sur les réseaux sociaux 

Le chemin Tordu, l’appel de la forêt



13

par des sites internet et notamment deux sites : la 
renoué et dernièrement l’esprit des forêts.

	 Anne Marie nous offre l’hospitalité et nous 
dormons au premier étage chacun dans une chambre 
ou Morphée nous attend. Il est bien évident qu’en 
partant de Bordeaux nous avions dans nos bagages 
notre panoplie de Fendeur à savoir : notre tablier 
en cuir avec ses coins et son ruban noir de fendeur 
et notre hachette et massette de 500gr, nos dianes 
et bien évidemment nos sabots en bois. Avec ce 
paquetage et la destination d’une forêt le transport 
en voiture semble le plus approprié.

	 Au petit matin et après un petit déjeuner 
copieux pour tenir jusqu’au 
repas de midi nous prenons 
la route. Lors de ce repas à 
l’extérieur du cercle de bois 
dans la forêt nous installons 
de quoi nous restaurer et 
pratiquons un rituel de table.

	 Dès l’aube dans la 
maison d’Anne Marie une 
effervescence nourri, les 
acteurs de la Vente qui par 
la recherche de ses outils, 
l’autre au téléphone pour 
donner la direction du point 
de rencontre et le dernier 
pour lister toutes les tâches 
que chacun doit exécuter 
afin d’être opérationnel.

	 Chacun calé à sa place dans la voiture est 
prêt pour le départ de la Vente du chemin tordu.

	 Afin d’éviter que toute le monde arrive en 
même temps à la Vente et confonde les rôles et 
surtout leur place d’impétrant, il est donné à une 
heure précise un rendez-vous dans le village soit à 
la Mairie soit à l’église. Là ils attendent qu’on vienne 
les chercher pour leur initiation dans le Cercle des 
Fendeurs.

	 Que faire dans la Forêt ? chacun doit se poser 
cette question au moment où nos forêts prennent 
feux ou le changement climatique est une réalité 
même si certain n’imputent pas la même raison à 
cette réalité qui bouleverse nos quotidiens. Nos 
forêts sont les poumons de notre planète. Pourquoi 

aller en forêt alors que nous avons nos temples au 
chaud et qui respirent le travail spéculatif des sœurs 
et frères fréquentant régulièrement leurs Loges. 
Et bien il m’a fallu me bouger, aller à la pêche aux 
informations de ce type de pratique en forêt et il y 
a quelques années…. Dans nos Loges la pratique 
de Rite forestier reste une énigme pour nombre de 
nos sœurs et frères voire une approche initiatique 
soupçonneuse et qui interroge.

	 Pour être un forestier il faut être relativement 
en pleine forme et à ce jour nous avons des fendeurs 
âgés de 25 ans à 80 ans. Pourquoi être en pleine 
forme tout simplement il y a les éléments : le 
terrain par sa configuration. Il peut être très plat ou 

accidenté avec passages de 
ruisseaux ou montées et des-
centes de talus, voilà pour la 
morphologie du terrain mais 
aussi pour la météo l’hiver 
avec une froid de canard et 
des pluies battantes et l’été 
avec des températures très 
chaudes que certains on du 
mal à supporter.

	 La forêt c’est un 
voyage dans un autre monde 
les référentiels sont la nature 
d’une part et d’autre part 
la culture Celtique et des 
métiers du bois. En ville 
nous ne sommes que très 
rarement confronté aux 
questions de la nature et 

encore moins aux métiers du bois. Toutefois une 
ville comme Bordeaux a vu son électorat mettre 
en place le premier Magistrat de la ville un Maire 
écologiste. Est-ce que le citoyen lambda ce pose 
la question des ilots de verdure en ville pour le 
rafraichissement des quartiers ? non le temps 
urbanistique est un temps long certes mais dont 
l’habitant n’a très peut de levier pour développer ou 
mettre en œuvre des actions pour éviter par exemple 
que certains arbres soient purement et simplement 
détruit. Nous pouvons donner deux exemples : l’un 
à Bordeaux en plein centre-ville place Gambetta 
ou un groupe d’activistes environnementale ont 
défendus plusieurs marronniers dont le nouveaux 
maire Pierre Hurmic, malgré cette mobilisation il 
n’a pas été possible de défendre ces derniers et ils ont 
été sciées avec comme motif qu’ils étaient malades 



14

l’autre suppressions de plusieurs dizaines d’arbres 
est le site de la clinique Bagatelle à Talence pour la 
construction d’immeuble à la place de ces derniers 
sans aucune compensation.

	 On pourrait se dire que nous écartons de 
la question qui nous préoccupe les Rites forestiers, 
non nous nous ouvrons à une autre démarche 
l’environnement et l’écologie et la condition de 
l’homme dans son environnement. Cette question 
de la nature est une question primordiale pour le 
Fendeur à l’époque où nous avons commencé nos 
Ventes en Gironde et en Dordogne les feux de forêts 
n’avaient pas les ampleurs destructrices que nous 
connaissons à ce jour.

	 Les deux dernières années l’activité des 
fendeurs dans la forêt fut mise en sommeil pour 
une raison simple le Covid. Il perturba le bon 
fonctionnement des relations humaines et la libre 
circulation des personnes durant cette période, il est 
a noté qu’au centre du cercle il y a un feu entretenu 
par les plus vieilles bonnes cousines de l’assemblé et 
défini de cette sorte le fait que la pratique forestière 
est mixte.

	 Au sein de nos Ventes trois niveaux 
d’évolutions existent : Fendeurs qui correspond à 
celui d’apprenti, puis charbonnier et Forgeron. Il 
serait rapide de faire un parallélisme en superposant 
les deux rituels ne serait-ce qu’il n’y a pas la même 
légende celle d’Hiram et que le registre est principa-
lement une référence païenne et aux métiers du bois.

	 La vente est composée d’un père Maitre, 
d’une Mére Catault, d’un Ermite, d’un vigneron, 
d’un ours.

	 Le père Maitre ou le Cousin Maitre les 
deux appellations existent la différence vient de la 
ou a été souchée la Vente dans la région de Blois le 
responsable du bon fonctionnement de la Vente est 
nommé Père Maitre dans d’autres Vente notamment 
à Provins la Vente John Toland cette fonction avec 
la particularité d’être un Bon cousin Maître et puis 
laissons la parole à notre Bon Cousin Marc Halpern

	 La résurgence forestière, par Marc Halpern, 
co-fondateur de premières ventes forestières

	 Tout commence avec l’initiation de Régis 
Blanchet, auteur historique, aux Fils de la Vallée – 
(Loge du GODF*) en 1986, à Cannes. 

	 Fin des années 80, Blanchet voyage en 
Bretagne, du côté de Crozon passe à Brasparts, où 
il rencontre Gwenc’hlan Le Scouëzec, alors Grand 
Druide de Bretagne, avec qui il crée, (après un 
travail de recherche historique de plus de 2 année), 
les Ventes Forestières «Le Pommier et Dana» ; il 
s’agit des deux premières ventes forestières de la 
résurgence des Rites Forestiers, à partir de novembre 
1993.

	 Début années 90, Régis Blanchet rachète le 
fond d’éditions du Frère Rouyat et fonde «les éditions 
du Prieuré» qui éditerons «le Jardin des Dragons», 
dont l’ouvrage de référence sur la résurgence fores-
tière qui est publié en 1993  : «La résurgence des 
rites forestiers». Accompagné de l’ouvrage «La 
Franc-Maçonnerie du bois», de Jacques Brengues, 
reprenant les rites forestiers ancestraux.

	 C’est le début de la résurgence des rites 
forestiers, qui verra une première Vente de franc-
maçonnerie du bois s’allumer à Brasparts Chez 
Maysou Le Dantec et Gwenc’hlan Le Scouëzec à 
la fin novembre 1993, sous la houlette de Régis 
Blanchet avec des Frères et Sœurs venant de 
plusieurs Obédiences (GODF, GLFF, DH, GLTSO, 
OITAR, GLDF GLNF, LNF.).

	 Les années 1994/95 nous créons en Bretagne 
proche de Brasparts la Vente «La Claire Fontaine» 
Régis Blanchet comme premier Cousin Maître 
(Rituel de Mr Beauschêne).

	 En 1996/97, Nous créons la première Vente 
forestière «John Toland» en région Parisienne (sur 
une parcelle de bois attenante au Prieuré de Rouvray 



15

dans l’Eure-propriété de Régis Blanchet) dont je suis 
Cousin Maître, toujours accompagné des Frères et 
Sœurs dont les Frères des Fils de la Vallée (Or de 
Cannes du GODF au RER) et du Vallon des Pèlerins 
(Loge fondée au GODF Orient de Paris en 1991 
au RER), soit trentaine de pratiquants. Puis Epona 
en Valenciennois 1997/98. A travers ces premières 
ventes, Régis Blanchet a initié le rite forestier, encore 
pratiqué de nos jours.

	 Cette démarche d’assimilation de la 
maçonnerie à la foresterie, a pour but de retrouver 
le lien entre l’homme et la Nature, entre la Nature et 
la nature de l’homme. 

C’est aussi l’occasion de refaire revivre les valeurs 
universalistes de l’être humain, au travers de son 
appartenance à la Nature et l’importance de celle-ci 
dans son épanouissement.

	 Aujourd’hui, les ventes se sont multipliées, 
les rites (Rituel Monsieur de Bontemps/ Rituel 
Monsieur Beauschêne…) également, provoquant 
parfois quelques divergences sur la représentation 
de la foresterie. Les Femmes ont elles aussi toujours 
été présentes dans les Ventes de la Résurgences 
Forestières depuis1993 aux différents offices et 

accédé au rang de Cousin Maitre également : Colette 
Blanchet, la Sœur Lancel (OITAR), la Sœur Mary-
Yvonne Delaruelle (DH)…..

	 Revenons a cette journée du Chemin Tordu 
ou plusieurs Briquets vont être initiés. Ils auront la 
chance d’attendre en forêt avec un temps lumineux 
et une température acceptable pour la saison. 
Dans le groupe de briquets nous avons des frères 
du GODF qui viennent de Paris et plus particuliè-
rement de la rue Cadet. Pour l’instant le piqueur 
celui qui s’occupe des briquets avant l’initiation les a 
mis un par un autour d’un arbre. Pierre et moi nous 
découvrons cette Vente et la topologie du terrain. 

	 Le terrain ne présentait pas de particularité 
plutôt un espace de plaine avec des bosquets.

	 Le trajet maison vente étant très rapide, tout 
s’accélère rapidement et nous arrivons avec devant 
nous dans le près qui jouxte la vente un monticule 
avec du plastique vert foncé, très étrange ce con-
texte énigmatique et notre hôte nous dit qu’il s’agit 
d’une carcasse d’un cheval qui vient de mourir et 
que l’équarisseur n’avait pas eu le temps de venir 
pour enlever cette bête.



16

	 Donc vous aurez compris que nous avions 
une vue très large dans cette campagne boisée et pas 
très loin une haie de plus de deux mètres de bois 
empilé cache un grand espace discret.

	 C’était bien la première fois que je découvrais 
une vente forestière présentant ce type de caractéris-
tiques. Nous étions cachés dans cette Vente par cette 
haie de bois entassé comme des stères de bois mis en 
ligne pour donner un lieu d’accueil.

	 Quand nous pénétrons à l’intérieur de cette 
espace nous retrouvons nos classiques – la place du 
Cousin Maître avec ses deux billots devant lui sur 
son estrade en bois et les quatre cabanes avec une 
construction en bois très légère qui fait pensée à un 
tipi des amérindiens.

	 Nous rencontrons les autres membres de 
la Vente – l’ours a quant à lui un masque maison 
pouvant être confectionné par un accessoiriste 
débutant, Anne Mairie a confectionné son masque 
a partir d’une assiette en carton et deux oreilles 
en carton et un pot de type yaourt  pour styliser 
le museau de ce dernier le tout avec une peinture 
marron. On ne peut pas se tromper c’est bien notre 
ami l’ours.

	 Dès que tout le monde a retrouvé ses 

repères pour la cérémonie la Bonne Cousine Maître 
demande de sortir pour pratiquer l’entrée d’une 
façon rituelle.

	 Comme nous l’avons déjà évoqué 
précédemment dès l’ouverture de la vente une bonne 
cousine entretien le feu au centre du cercle.

	 Un des gardiens de la vente précède l’entrée 
des bonnes Cousines et bons Cousins par métiers et 
cela commence par les fendeurs invité puis ceux de 
la vente et idem pour les charbonniers et Forgerons. 
Le cortège ce termine par les invités Pères Maîtres 
ou Cousin Pères des ventes amies et visiteuses et en 
dernier le Cousin Père Maître du chemin tordu.
 
	 La vente forestière a un rythme temporel 
proche de celui d’une Loge mais avec des spécificité 
qui lui son propre : le lieu la forêt – le nombre de 
Ventes en fonction des fêtes Celtique ( 4 -  fêtes 
religieuses : Samain le 1 novembre qui commence 
l’année nouvelle année du passage de la saison claire 
à la saison sombre  - Imbloc au 1 février c’est une 
fête de purification qui prend place à la fin de l’hiver. 
L’Irlande fête la Saint Brigitte culte de la fécondité  – 
Beltaine qui a lieu au 1 mai vient mar-quer le passage 
de la saison sombre à la saison claire – Lugnasad  le 
1 août pendant la période des récoltes c’est surtout 
la fête du dieu Lug que je vous laisse découvrir dans 
vos recherches) et des équinoxes et Solstices d’hiver 
et d’été.

	 Nous avons bien nos huit Ventes. C’est 
énorme, si nous avons aussi une vie maçonnique 
riche des Loges bleu (deux fois par mois ) et du 
Chapitre( une par mois). Animer une vente forestière 
de-mande de l’investigation et une souplesse d’esprit 
pour s’adapter aux différents participants prônant 
des rites et pratiques bien locales et spécifiques à 
leur histoire régionale variable en fonction des cou-
tumes locales.

	 En ce qui concerne Le chemin tordu elle 
s’inscrit dans l’histoire de la résurgence de la foresterie 
avec quelques modifications et adaptations. La 
cérémonie se poursuit et un autre temps fait jour 
l’initiation des Briquets qui attendent près de leur 
arbre à l’extérieur du Cercle – l’impétrant vie ce 
moment d’initiation en ayant pour référence le ciel 
son père la terre sa mère et chaque cabane la Mère 
catault celle qui prend soin du corps par le lavement 
des vêtements et bien évidemment de l’âme.



17

	 Françoise (4) notre bonne cousine demande 
la parole en frappant sa hache du côté du talon  et 
nous lit sa première bûche d’impression d’initiation 
en foresterie.

	 Mon Bon Cousin Père Maître et vous tous 
mes Bonnes Cousines et bons Cousins.
	 La Forêt
	 Après avoir été confinée pendant plusieurs 
semaines printanières, le moment est arrivé.
C’est par ce beau jour d’été, jour attendu, pour aller 
découvrir une forêt, un étang.
Rejoindre les forestiers.
C’est une descente au travers d’un chemin encombré 
de branches de feuillages, pour arriver parmi des 
arbres.
C’est l’attente, puis arrivent mes compagnons de 
route. Nous sommes trois.
Après avoir été attachés par une corde et atteindre le 
lieu qui va nous être indiqués.
Me voilà auprès d’un arbre où il m’est dit de méditer.
J’entoure l’arbre, le regarde, mes deux mains se 
rejoignent.
Je pense à Brassens, “ l’ours “ disait mon père dans 
les années 50. J’en suis ravie.
Pour situer l’arbre, je vois la mousse au nord de son 

tronc, le lierre à bien grimpé d’une bonne hauteur, 
le soleil traverse les feuilles des autres arbres, la 
lumière et l’ombre dansent sur un autre arbre.
Je réalise qu’il est de bonne heure encore, je lève la 
tête et je découvre que c’est un acacia,
	 La vie de la forêt est animée, une fourmi 
monte et une autre descend, ces travailleuses, les 
papillons blancs, mordorés passent, j’aperçois de 
magnifiques libellules bleues qui me réjouis, au bord 
de l’étang que j’entrevois accompagné des chants 
d’oiseaux. Oui, tous ces petits animaux visibles et 
invisibles.
L’attente, je m’assois, le vent est doux.
Je pense aux chemins de ma vie, aux colonies de 
vacances d’une petite parisienne de l’après-guerre, 
qui découvre la forêt, l’odeur du buis, l’ortie qui 
pique, le brûlant soleil, l’orage et la pluie, mais 
aussi la nuit  les étoiles les étoiles et la solidarité des 
groupes de camarades.
Et je pense aux Résistants qui se sont peut-être 
cachés, passés par ici.
L’histoire de la forêt, son coeur bat.
Nous voici revenus autour d’un cercle, le feu central, 
le chantier, installés, les cabanes aux quatre coins 
cardinaux, entendre les Cousins, les Cousines, 
écouter le Cousin maitre.



18

Puis, le Billot sacré, cérémonie du rite, les bûches, 
la pose de la terre glaise sur les joues, les glands et 
nous appelés Briquets. Etre arrosés et laver non pas 
un masque et ses mains, mais un petit morceau de 
tissu, avec ce précieux savon, en ce moment ! Faire sa 
lessive. Que de lavage.... Pain et vin, réconfortants.
Un tablier en peau nous sera remis, une hache, des 
sabots.
Nous voilà à vivre l’initiation forestière, l’idée 
opérative du bois, du charbon, du fer, le
feu, fendre : j’ai ramassé du bois, du charbon, mais 
aucun souvenir d’avoir fendu un tronc d’arbre, ni 
tenu une hache.
Aller son chemin, traverser des épreuves, la 
rencontre de l’ours, un coup de fusil,
surmonter l’effroi de la mort.
Nous chantons en tournant, autour du feu, “Auprès 
de mon arbre, je vivais heureux «  J’ai vécu heureuse 
ces instants et ma joie de chanter.

	 L’harmonie dans la nature, du monde créé 
et l’accès progressif à l’art, à la beauté, s’éloigner de 
l’ignorance, chemin intérieur qualitatif.
Lieu bénéfique, maléfique selon les cas. l’espace 
sacré, seuil symbolique à protéger
valeur morale face à sa conscience seule.
Puis l’écoute « des buches » des Cousins, Cousines, et 
du Cousin Maître
Et qui s’y frotte s’y pique = oui. moustiques, sommes-
nous des intrus dans la forêt?
J’ai bûché

	 Notre bonne cousine par cette bûche nous 
évoque son ressenti et sa perception de ce moment 
initiatique pour elle. Les bûches peuvent être très 
courtes et permettre une discussion dans le cercle et 
plusieurs points de vue peuvent être développés en 
s’enrichissant ou se complétant   voire s’opposer.
Notre Bon cousin Pierre (2) demande la parole au 
Bon Cousin Maître . 

	 Pierre :

	 Père Maitre et vous toutes mes Bonnes 
Cousines et Bon Cousins

 Kézako : le mimétisme désigne les techniques 
utilisés par des espèces animales (et végétales!) pour 
tromper les prédateurs ou attraper des proies. Le 
terme est sujet à débat chez les scientifiques et en-
tomologistes, notamment sur le fait que certains 
insectes notamment, « imitent » véritablement un 

autre insecte dangereux (guêpe notamment) ou si 
les ancêtres de ces insectes avait seulement déve-
lopper des couleurs signifiant la dangerosité et 
qu’après évolution ce caractère s’est perfectionné, 
donnant l’impression que l’insecte cherche à 
imiter son prochain. Cette hypothèse a récemment 
été renforcé par la découverte de gènes anciens 
conservés chez certains papillons actuels possédant 
des ailes intimidantes (ocelles).

	 On reconnaît actuellement 2 grands types de 
mimétismes : optique (batésien, mullerien, merten-
sien) et cryptique (homochromie et homomorphie). 
Cette classification est aussi remise en doute par de 
nombreux scientifiques.

	 Mimetisme optique

 1) Mimétisme batésien décrit par henry Bates, 
entomologiste anglais du XIXème siècle.
 Désigne les espèces inoffensives qui imitent des 
espèces dangereuses ; destiné à tromper le prédateur, 
qui ayant déjà eu une mauvaise expérience en 
consommant une espèce indigeste, prend le copieur 
pour cette même espèce et le délaisse. 
Ex : syrphes (mouches « abeilles »), serpent roi de 
californie (faux « corail »), sésie frelon (papillon « 
frelon »)
note : l’imitation comprend aussi le comportement 
ou le bruit (bourdonnement) de l’imité

  2) Mimétisme mullérien
 décrit par l’entomologiste allemand Fritz Muller 
au XIXème siècle. Désigne les espèces qui montre 
leur toxicité par le biais de couleurs très voyantes 
arborées sur leur corps, ailes... on parle de couleurs 
aposématiques ; ce système est également utilisé par 
des espèces non toxiques, notamment les serpents 
: le serpent corail est une espèce très venimeuse 
(mortelle) caractérisé par des anneaux rouges, 
jaunes et noirs (ou rouges blanc et bleu chez les 
albinos) qui annoncent sa toxicité ; de nombreuses 
espèces comme le serpent roi de Californie (qui 
imite aussi le comportement du « vrai corail ») ou 
la couleuvre faux-corail imitent la couleur de ces 
anneaux mais ne sont pas venimeux. Cet exemple 
montre que mimétisme batésien et mullérien 
semblent en réalité converger, d’ou la remise en 
question de cette classification catégorique. Cet 
exemple est d’ailleurs rattaché à un autre type de 
mimétisme optique, le mimétisme mertensien, qui 
est donc une convergence des 2 précédents. 



19

	 Note : le mimétisme mullérien peut aussi 
consister en des signaux odorants (moufette, 
punaises) ou chimiques (ex : le crache-sang, un 
coléoptère qui sécrète une substance ressemblant à 
du sang pour intimider les prédateurs) ou auditifs 
(blattes « souffleuses » dont le souffle ressemble à 
celui d’un chat et la fait paraître agressive)

	 Il existe bien d’autres versions du mimétisme 
qui partages des similitudes avec les précédents, no-
tamment les motifs sur les ailes des papillons, qui 
tendent aussi bien de la stratégie mullerienne (motifs 
indiquant la toxicité de l’espèce) que d’une version 
particulière du batésien (motifs représen-tant une 
grande paire d’yeux ou une silouhette effrayante). 
Dans ce dernier cas, l’évolution des mo-tifs semble 
atteindre une perfection incroyable : chez certaines 
espèces exotiques, les motifs représentent des pattes 
d’araignées et même des mouches ! Encore plus 
stupéfiant, certaines chenilles vont jusqu’à prendre 
la forme d’une crotte de pigeon, combinant le 
mimétisme mullerien (passe pour non comestible) 
et le mimétisme cryptique que l’on verra ci-après. 
Ces cas exceptionnels intéressent grandement les 
scientifiques, qui sont encore loin d’avoir compris 
les mécanismes exactes qui régissent le mimétisme, 
malgré les éléments génétiques découverts.
 
	 Mimetisme cryptique ou mimèse

	 Cette technique consiste pour une espèce 
à se dissimuler sur support, soit en adoptant la 
même couleur (homochromie) ou la même forme 
(homomorphie) voir les 2. Ce type de mimétisme est 
connu notamment chez les céphalopodes (seiches et 
pieuvres) qui peuvent utiliser l’un ou l’autre, mais 
aussi certaines espèces de grenouilles et crapauds, 
qui combinent les 2 types ainsi que chez les reptiles, 
no-tamment les caméléons, dont les changements 
de couleurs peuvent avoir un rôle autre que le ca-
mouflage : changements d’humeur, communication, 
reproduction... Ce mimétisme permet de dissimuler 
aux yeux des prédateurs ; on peut y voir un rapport 
au type batésien, puisqu’il y a imitation, mais il s’agit 
la de se confondre avec l’imité et non de tromper 
le prédateur. Dans certains cas le mimétisme peut 
avoir plusieurs avantages : les membracides sont 
des insectes de la famille des punaises dont le corps 
à une forme d’épine. Lorsque plusieurs individus 
se fixe immobile sur une plante épineuse (rosier, 
aubépine), ils se confondent avec les épines et 
passe inaperçu au près des prédateurs, mais si un 

animal s’approche quand même, leur forme d’épine 
incite aussi l’attaquant à se méfier. On voit ici une 
convergence avec le type mullerien. De nombreuses 
autres espèces utilise la coopéra-tion pour se fondre 
dans leur milieu : certains insectes forme des pétales 
ou un épi de fleurs entier, voir des grappes de fruits 
(coccinelle).

	 D’autres mimétismes existent, par exemple 
pour la reproduction : certaines abeilles mâles 
produisent des odeurs ressemblant à celles produites 
par différentes espèces d’orchidées (d’où le nom 
d’abeille-orchidée), ce qui attire les femelles. On 
peut aussi cité aussi le triton palmé : le mâle agîte 
le bout de sa queue comme s’il agissait d’une petite 
larve qui attire la femelle friande de ce type de proie. 
Où encore le coucou, qui pond des œufs semblables 
à ceux du nid parasité.
	
	 Enfin, il existe des techniques particulières 
difficiles à classer tellement elles sont incroyables :

certaines chenilles de la forêt amazonienne possède 
une partie antérieur munie d’ocelles (comme 
les papillon) qu’elles peuvent gonfler face à une 
menace ; le gonflement associé aux ocelles forme 
une authentique tête de serpent et la chenille peut 
« envoyer » cette tête vers l’assaillant comme si le 
serpent attaquait ! On pourrait y voir un type batésien 
mais il ne s’agit pas de se faire passer pour une espèce 
dangereuse mais de bluffer l’adversaire, bien que la 
ressemblance soit saisissante. Le comportement 
de la chenille, lui, semble réflexe. De nombreuses 
espèces de chenilles peuvent prendre des formes 
effrayantes mais aucune n’est aussi précise que la
 « chenille-serpent »
Encore plus bizarre, les oisillons d’une espèce 
amazonienne (Lonicera) miment des chenilles 
urticantes : leur duvet ressemble aux poils d’une 
espèce locale et les oisillons replient leur tête sous 
leur corps, ressemblant donc à une chenille toxique. 
Ils peuvent même onduler comme les chenilles.
Il existe aussi des espèces qui miment le cri d’autres 
espèces : l’ornithorynque peut japper comme un 
chien, l’alyte accoucheur imite le son d’une flûte 
pour ne pas attirer l’attention des chouettes et 
hiboux. 
Encore plus étrange, une espèce de pieuvre peut 
prendre la forme de différents animaux en changeant 
la forme de ses tentacules et de son corps ! Elle 
imite ainsi prés de 15 espèces marines d’animaux et 
végétaux (algues) : elle copie la couleur, la forme et le 



20

déplacement des espèces, selon la situation, espèce 
dangereuse (serpent, méduse) face à un prédateur, 
espèce inoffensive pour capturer une proie (poissons 
plats, algues). Cette technique met en évidence 
l’intelligence dont font preuve les pieuvres, et dans 
ce cas que certaines sont douées d’un grand sens de 
l’observation.

	 Chez les plantes

	 Le mimétisme est aussi présent chez les 
plantes, y compris au sens profond du terme :  en 
2014 a été découvert une liane (vigne caméléon) dont 
les feuilles peuvent prendre la forme des feuilles de 
la plante qu’elle utilise comme support. Si une tige 
repose sur plusieurs plantes, sur cette même tige on 
trouve des copies des différentes 
plantes. On ne connaît pas le 
mécanisme exacte permettant 
ce mime, mais on suppose que 
la vigne caméléon parvient à 
capter des signaux chimiques 
des plantes hôtes, ou qu’il y a 
un transfert de gènes par le 
biais d’une bactérie entre la 
liane est les plantes hôtes. Le 
mimétisme est présent chez 
d’autres plantes, de façon 
moins spectaculaires : tout 
d’abord la cou-leur de certaines 
baies qui annonce leur toxicité, 
bien que nombres d’espèces 
est développés des résis-
tances (oiseaux notamment), 
et d’autres espèces dont les 
feuilles ressemblent à celles d’une autre espèce, bien 
que cela n’est pas de rôle particulier, ou inconnu. 
(mahonia faux houx, ciste à feuilles de sauge...). Un 
mimétisme plus efficace est celui des ophrys, dont 
le bouton central prend la forme d’une abeille, d’un 
bourdon ou d’une mouche, la fleurs sécrétant aussi 
des phéromones attirant les différentes espèces. 
Citons aussi les orchis qui peuvent prendre des 
formes insolites comme l’orchis singe, dont le pétale 
inférieur ressemble à un petit singe (là aussi on 
ignore l’intérêt pour la plante), ou l’orchis casqué, 
l’aceras homme pendu (le pétale inférieur s’allonge 
est fini en forme de bon-homme).  D’autres plantes 
produisent également des odeurs attirant les 
mouches, comme la rafflésie qui émet une odeur de 
cadavre. 

	 Mimétisme chez les hommes

	 On peut trouver chez l’homme des formes 
de mimétismes, directes et indirectes ; indirectes 
car l’homme crée un objet mimétique (appeau, 
hameçon) ou directes par différents moyens 
(imitations vocales, déguisements...). Il est à noter 
que ces formes sont essentiellement utilisé à des fins 
de di-vertissement, mais on peut imaginer que nos 
lointains ancêtre aient utilisé leur capacités vocales 
pour imiter des sons afin de tromper des proies ou 
des rivaux. Le mimétisme a toutefois garder cer-
tianes utilités et l’homme s’inspire fréquemment des 
animaux par exemple pour les tenues de ca-mouflage 
ou les objets fluorescents (gilet de sécurité,...). 
L’homme à également intégré le mimé-tisme dans 

l’art, dans de nombreuses œuvre 
ainsi que de nouvelles disciplines: 
le body painting, rendu célèbre 
par johannes stotter, artiste 
italien qui réalise des photos à 
partir de personnes dont le corps 
est peint avec une peinture à UV 
et qui s’assemble pour former un 
animal ou se fondent dans un 
décor naturel (arbre, roche,...)

	 Conclusion : une porte vers 
une nouvelle vision de la vie ?

	 L’observation du mimétisme 
a poussé à certains scientifiques, 
dès le siècle dernier, à franchir un 
cer-tain tabou : en effet, plusieurs 
biologistes ont émis l’hypothèse 

qu’une transition de gènes pourrait avoir lieu entre 
les insectes et les plantes, ce qui expliquerait que les 
orchidées soit capable de secréter des substances 
analogues aux phéromones des abeilles et bourdons. 
Cette théorie est une vrai rupture de barrière qui 
pourrait amener à une nouvelle conception de la vie 
et de l’évolution.
 
	 L’Eristale est une mouche butineuse qui 
imite les couleurs, le  vol et le bourdonnement des 
abeilles 

	 La Sésie frelon, un papillon déguisé en frelon 
européen

	 Dendrobate bleu ; la magnifique coloration 
de ces grenouilles indique son extrême toxicité. Il 



21

existe de nombreuses variétés de couleurs vives chez 
ces grenouilles (rouge, doré, vert, bicolore…)
Le serpent roi (ici celui d’Amazonie) utilise une 
coloration mullerienne, mais lui n’est pas toxique. 
Il peut aussi imiter le comportement de ses cousins 
toxiques

	 Ce papillon prend la couleur (homochromie) 
et la forme (homomorphie) d’une feuille. Il copie 
même les nervures, ce qui parfait l’illusion.

	 La seiche est surnommé caméléon de mer ; 
tout comme le reptile elle peut changer de couleur 
à volonté. Elle se fond aussi très bien sur les fonds 
marins.

	 La Chenille serpent possède un curieux don 
d’imitation. Les « yeux » du serpent sont des ocelles 
si-tués sur l’abdomen de la chenille.

	 Les petits de l’aulia cendré, un passereau 
amazonien, possède un plumage ressemblant aux 
poils urticants d’une chenille présente en amazonie ; 
quand il cache sa tête sous ses plumes, la ressemblant 
devient dangereuses pour les prédateurs éventuels, 
d’autant plus que l’oisillon fait à peu près la taille 
de la chenille (14cm). L’oisillon pousse le réalisme 
jusqu’à onduler comme la chenille. Ci dessus, 
l’oisillon en plein mimétisme.

	 L’oisillon à découvert.

	 La mante-orchidée pousse très loin le 
concept de mimétisme, ne faisant qu’un avec la 
plante. Ce dé-guisement sert à passer inaperçu aux 
yeux des prédateurs et des proies. Elle semble être 
un argument à la théorie selon laquelle plantes et 
insectes peuvent échanger une partie de leur gènes.
Les « gros yeux » sur les ailes des Paons de nuit 
intimident nombres de prédateurs et fascinent les 

hommes depuis très longtemps.

	 Plus glauque, voici le Sphynx tête de mort, 
dont la tâche sur le thorax à une forme bien 
inquiétante...

	 Ce papillon thaïlandais va encore plus loin, 
ses ailes dessinent carrément le corps d’une araignée
Cette espèce a opté pour un motif plutôt improbable. 
Sans commentaire.

	 Même les mouches s’y mettent ; ce motif 
pourrait permettre d’éviter l’attaque d’une araignée: 
pensant voir des congénères, elle évite de les attaquer.

	 Dans un autre style, l’hippocampe pygmée: 
pas plus gros qu’un doigt, il prend la forme et la 
couleur du corail sur lequel il vit. Les petits naissent 
bruns et adapte leur couleur selon le corail sur lequel 
il se pose.
La vigne caméléon imite la plante sur laquelle elle 
pousse, un cas unique chez les végétaux. V=feuille 
de la vigne ; T=feuille de la plante imité
                                                                                                                                                                                                    
	 Le Mahonia faux-houx imite les feuilles du 
toxique houx ; cela permet peut être de préserver 
les fruits des oiseaux et des petits mammifères 
(renard,...).

	 Pour finir, voici 3 œuvres de Johannes 
Stötter, un artiste expert en body painting.

	 Le déroulement de la Vente se poursuit avec 
l’initiation des briquets qui deviennent de facto 
Bons Cousins puis des buches sont présentées avant 
de fermer rituellement la Vente, prémices du Rituel 
de table.
Voilà le contexte très rapide de ce qui se vit dans une 
Vente forestière;
Les Forestiers sont nombreux sur le territoire 
français et européen ainsi qu’au Brésil. Chaque pays 
à ses traditions, son  histoire, en ce qui nous concerne 
nous nous inscrivons dans le sillon d’un mou-
vement forestier environnemental et humaniste sur 
des bases de solidarité active. 
Loin de nous l’envie d’être passéiste, au contraire 
utilisons le matériel historique de nos ainés pour 
nous enrichir et développer des outils de réflexions  
et de combats pour guider notre chemin.

Philippe Bourgland



22

1- Philippe Bourgland membre du Chapitre Égalité 
Or de Bordeaux GODF
Vente Belisama 
Vente Le Martin pêcheur de Beauronne
Le sanglier de la Dureze
24 rue Saint Nicolas
33800 Bordeaux
06.66.58.05.85

2 - Pierre Droz
Vente Belisama
Vente jurassienne l’esprit des forêts
Bûche Marc Halpern
Bûche mimétisme
O6.88.37.15.31

3 - Sandrine Bourglan
Vente Belisama
Vente Le Martin pêcheur de Beauronne

4 - Francoise Mlynarczyk membre du Chapitre 
Égalité Or de Bordeaux GODF
Vente Belisama
Vente le Martin  pêcheur de Beauronne
Bûche La forêt

5 - Anne Marie Durand
Cousine Maître 
Vente le chemin Tordu
9 rue des Coquelicots
Prouais
28410
06.82.91.39.48

6 - Christophe Delanne
Cousin Maître
Vente Le sanglier de la dureze
Vente Belisama
9 rue de la Poste 
Caserne des secours
33790 Pellegrue 
06.73.22.25.13

https://www.esprit-des-forets.fr
http://www.rite-ancien-forestier.org/spip3/rogers-
bontemps/
http://www.rogers-bontemps.rite-ancien-forestier.
org/spip.php?article5



23

A QUESTÃO

	 Sob a égide de “Combates” pareceu ser 
significativo referir, de forma sucinta, os desafios, 
as lutas e as dificuldades no caminho o que se 
designou ser “A Longa Marcha das Mulheres”, na 
concretização da sua identidade feminina e nos 
passos dados que, apesar de percorridos, ainda não 
conferiram às mulheres a vitória sobre padrões de 
comportamento e estereótipos socioculturais que se 
escoram no entendimento de que o ser feminino é 
inferior.

	 Os estudos sobre as mulheres colocaram 
em evidência uma sociedade, de acordo com 
os principais investigadores, onde as mulheres 
perderam, por razões históricas, não o sentimento 
de pertença ao seu género, mas a valorização social, 
cultural e politica que lhe deveria estar associada 
(Belo, 1983)1, daí que a  ideia, a questão base é esta e 
* GUIMARÃES, Elina “Mulheres Portuguesas, Ontem e hoje” (1989), Lisboa,  Com Cond Feminina, nº 24, 3ªed.
1 BELO, Maria, Relatório de um Trabalho de Campo no Minho 1983.
2 OSÓRIO,  Ana de Castro “A Madrugada”, nº 15, outubro 1912.

não carece de grande justificação: 
“Ser feminista é apenas ser justo e ser lógico”2.

	 Bem analisado o progresso e o que dizem 
ser a evolução, com as devidas mudanças sociais e 
tecnológicas, pouco do que estas Mestra Maçonas 
escreveram está absolutamente anacrónico como 
o demonstram os tempos que vivemos: crise… 

“NADA FARÁ CALAR A VOZ DE ANTÍGONA”*

Ana C. Osório

Maria Belo, 1974



24

guerras… trevas… tempos difíceis e de um enorme 
retrocesso civilizacional no que concerne aos 
combates pelos direitos das mulheres que são, na 
sua essência, direitos humanos.

	 Simone de Beauvoir, já em 1949, alertou-
nos para não nos esquecer “que é preciso apenas 
uma crise política, económica ou religiosa para 
que os direitos das mulheres sejam postos em 
perigo. Esses direitos nunca devem ser tomados 
como garantidos; e devemos permanecer vigilantes 
durante toda a vida.”3. Uma percursora, uma 
visionária. Aqui estamos, pois, vigilantes e prontos 
a usar o gládio numa mão e a pá de pedreiro 
noutra, para lutar e construir o caminho da 
Liberdade, que merecemos, que reivindicamos 
e com a qual poderemos ajudar a libertar outras 
Mulheres.

DESOBEDIÊNCIA E DESAFIO

	 A afirmação com que Elina Guimarães 
termina o escrito/opúsculo que denominou 
“Mulheres Portuguesas, Ontem e Hoje” dá, mote 
e título a esta participação na revista FANZINE 
número 9, na perspetiva de que a personagem de 
Sófocles, Antígona, nas suas matizadas leituras, 
desempenhou um papel de enorme cariz simbólico 
da dimensão do feminino, ao desobedecer e desafiar 
o poder instituído. As palavras desta escritora, jurista, 
ativista feminista são (ou deviam ser) inspiradoras 
para os confrontos de décadas no que concerne ao 
objetivo a alcançar: a Igualdade Homem/Mulher, 
condição essencial para a existência de uma 
democracia plena.  E em que lugar estamos para 
atingir essa meta? Parece obvio que está longínquo 
esse horizonte e ainda muito mais distante para as 
mulheres que não tiveram a sorte de nascer do lado 
“certo” do planeta!

	 O presente texto não pretende “fazer” 
História, mas antes acentuar a necessidade de que 
os combates das Mulheres não sejam percecionados 
como anacrónicos e, ou ainda pior, desnecessários.

	 E este é um desafio comum. Das mulheres 
como via de progredir no sentido de uma 
humanidade “melhor e mais esclarecida”4  e dos 
homens que não são apenas a outra metade do 
3 BEAUVOIR, Simone “O Segundo Sexo” (1976),  Lisboa, Circulo de Leitores, 1ªed.
4 Ritual de referência do 1º grau RF /GLFP.
5 RAWLS, John. Uma teoria da justiça. Lisboa: Presença, 2013.
6 CAMPANHA, Breno Maifrede Liberdade para desobedecer e desobediência para libertar, Rio de Janeiro 2010.
7 Idem.

mundo. Estes combates são, sim, de todos, do 
mundo em conjunto, construídos e pensados por 
seres humanos na sua diversidade. Os movimentos 
sociais que visam a igualdade não podem ser apenas 
“de mulheres”. Todos os cidadãos democratas 
e humanistas deverão acompanhar esta luta 
que tem, por norma, raiz na coragem e na 
desobediência.

	 Desobediência civil, afirma Rawls é um “ato  
público, não violento, consciente e não obstante um 
ato político, contrário à lei, geralmente praticado 
com o objetivo de provocar uma mudança na lei e 
nas políticas do governo”5 , assim “situar a liberdade 
numa proposta de desobediência civil não parece, 
a princípio, um exercício de maior complexidade, 
a dificuldade vem do facto da existência de várias 
perspetivas sobre a matéria (…) há quem a considere 
um direito fundamental, como é o caso de Maria 
Garcia (GARCIA, 2004), e há quem a considere uma 
obrigação política, como é o caso de Michael Walzer 
(WALZER, 1977).”6

Mais explica Campanha que:

“Para Walzer, ao longo de toda história os 
homens que “desobedeceram ou se rebelaram, 
geralmente o fizeram como membros de 
grupos e afirmaram que foram obrigados a 
desobedecer e não apenas que eram livres 
para fazê-lo” (WALZER, 1977, p. 09). Já 
Maria Garcia afirma que a desobediência 
civil é um direito fundamental decorrente “do 
direito constitucional à liberdade e destina-
se, portanto, à proteção da cidadania, ápice 
da liberdade” (GARCIA, 2000, p. 297). 
No primeiro caso não há liberdade para 
desobedecer, mas a obrigação propulsionada 
pelas circunstâncias do fenômeno. Já no 
segundo, não só há a liberdade como existe em 
favor e em função dela.7

	 E é este o quadro em que, filosoficamente, 
nos colocamos: desobediência civil é a prática de 
divergência, associada ao facto de se cercearem 
direitos de minorias, em que o agir exige a 
consciência praticado em liberdade absoluta 
de consciência, para também levar a uma nova 
liberdade, direito ou capacitação.



25



26

	 Um dos pilares da luta social é a vontade de 
alterar, de renovar, de reconstruir. E essa mudança, 
para se concretizar, precisa de uma crença partilhada 
para a promoção da transformação que faça antever 
uma reforma positiva, com objetivo definido e rota 
acertada.

	 Deste modo há, pelo menos, dois desafios: 
um o de congregar, mobilizar cidadãos e esclarecer 
a necessidade e a importância de mudar e outro, 
mais denso e profundo, que é o desafio às Leis 
que regem sociedades, autoritárias (mas também 
democráticas,) menos sensíveis a esta problemática. 
E todos sabemos que, desde tempos imemoriais, 
tivemos de combater a misoginia nas suas mais 
variadas formas. Adiante referiremos o que neste 
quase percorrido quarto do séc. XXI nos atormenta 
Mas façamos uma breve retrospetiva de absurdos 
para quem hoje nasce e que constituíram (ainda 
constituem em alguns casos) direitos negados à 
Mulher e recordemos os óbvios:

∴ aprender a ler, frequentar Escolas e, muito 
mais tarde, Universidades

∴   acesso a novas profissões 

∴   a trabalho igual, salário igual

∴   votar

∴   poder conduzir

∴ ter acesso a uma conta bancária em nome 
individual

∴  o direito a praticar determinadas modalidades 
desportivas

∴  ter o direito a não ver a sua correspondência 
8 OSÓRIO, Ana de Castro, “A mulher portuguesa”, nº 3, agosto 1912.

violada pelo marido

∴   aceder a cargos públicos

∴   poder planear a maternidade e ter controle 
sobre o seu corpo (contracetivos e interrupção 
voluntária da gravidez)

	 Estes são conquistas que obrigaram à 
coragem de muitas cidadãs e cidadãos para 
desobedecer e querer ser livre, já que o combate 
no feminino teve várias fases e objetivos. Não os 
nomearei aqui, pois basta ler um pouco de História 
para se saber quem foram os protagonistas diversos, 
mulheres e homens, essenciais ao futuro coletivo e os 
seus atos rebeldes de bravura, após batalharem, pela 
Liberdade, nas pontes que a vida os fez atravessar.

AS DIFICULDADES DO PRESENTE

	 Mesmo que as diferenças se tendam a esbater, 
não resta qualquer dúvida que as dificuldades 
económicas e sociais, nas encruzilhadas em que se 
encontra o planeta Terra em geral e o continente 
Europeu em particular, fomentam desigualdades 
que fustigam mais as mulheres, de modo especial.

	 Por outro lado, também é obstáculo o 
discurso de muitas jovens que se escondem e 
envergonham do feminismo, como se ele fosse 
arcaico e nos transportasse para um modelo social 
ultrapassado… talvez seja pelo facto de algumas, 
(as tais oriundas dos bons lugares de nascimento) 
terem tido pouco por que combater e lhes ter sido 
deixado um legado excecional que herdaram, sem 
compreenderem como essa herança foi erigida 
com sacrifício até podermos dizer que  a mulher 
tem o “direito a viver pelo seu trabalho, pela sua 
inteligência e pela sua consciência.”8

	 Voltámos a assistir ao elogio, por parte de 
muitos ”opinadores” à reivindicação da mulher 
que, com orgulho e felicidade, quer regressar a 
casa, desempenhando papel de “mãe de família” e 
cuidadora do lar como principal opção, esquecendo-
se que não há  apenas um tipo de feminismo, 
mas várias sensibilidades e pensamento diverso 
sobre o feminismo e aquele que nos parece ser 
mais proveitoso para todos os seres humanos é o 
feminismo que  nunca refutou a diferença de géneros 
(sexo, como se dizia aquando da emergência dos 
movimentos sociais feministas), antes somos quem 



27

tem trabalhado para que mulher e homem não 
vivam as suas vidas de modo determinista, o que, 
na verdade, é a verdadeira emancipação, sempre que 
possível na concretização de vontade e em liberdade.

	 É com apreensão que tendemos a concordar 
com a realidade de que “a democracia não é um 
regime politico sem conflitos, mas um regime no 
qual os conflitos são abertos e negociáveis, de acordo 
com as regras conhecidas. Numa sociedade cada vez 
mais complexa, os conflitos não diminuirão nem em 
número nem em gravidade, antes se multiplicarão 
e aprofundarão”.9

	 Este é o cenário que estamos a viver, a todos 
os níveis e também, naturalmente e de sobremaneira, 
com a problemática da igualdade, da exclusão e da 
materialização do ser feminino.

	 Exemplos ao acaso, dissemelhantes até, mas 
que vêm mostrar o que anteriormente afirmámos.

	 O Afeganistão, depois de uma certa abertura 
durante 10 anos, (não quero falar do conflito) e 
da capacitação que foi dada às mulheres afegãs, 
proporcionaram-lhes sentir o cheiro a liberdade. E 
o que aconteceu em Agosto de 2021?

“Quão grande tem de ser o medo de 
perseguição e violência para que mulheres 
instruídas se apressem a destruir todos os 
diplomas conquistados, todos os registos da sua 
educação e independência, na esperança de 
que a ignorância fingida o salve da barbárie? 
Acabou-se a profissão, o estudo, as saídas 
desacompanhadas, a música, o poder de 
escolha, a autodeterminação sexual, os direitos 
mais básicos. Nas lojas de Cabul esgotam-
se as burqas, os cartazes publicitários mais 
sedutores são destruídos preventivamente, a 
liberdade esconde-se, como pode, do fanatismo 
que chegou. Os talibãs controlam novamente o 

9 Ricoeur, Paul “Soi même comme un autre”, Paris, Seuil ed., 1990 p. 300 – tradução livre.
10 MOLEIRO, Raquel – Jornal Expresso 17 de agosto de 2021.
11 BORRI   Francesca, disponível em https://expresso.pt/internacional/2022-07-03-Reportagem-no-Afeganistao.-A-escola-que-nunca-fecha-96fba91b, 3 de Julho, 2022.

Afeganistão e com eles voltou o obscurantismo. 
Multiplicam-se os relatos de casamentos 
forçados e de meninas tornadas escravas 
sexuais. A mulher volta a ser coisa.”10 

	 Mas, neste caso a desobediência volta a ser 
o caminho da Esperança e isto porque, resistindo, 
as mulheres afegãs com apoio de alguns homens 
estrangeiros e em regime de clandestinidade, criaram 
“uma rede de professores e instalações improvisadas 
tenta manter o ensino para as raparigas, proibido 
pelos talibãs”, como se pode ler no comovente e 
corajoso texto de Francesca Borri, “Reportagem no 
Afeganistão: A escola que nunca fecha.”11

	 Aconteceu na Finlândia a polémica da 
Primeira Ministra que, depois ter sido censurada 
após terem surgido vários vídeos onde era vista a 
dançar numa festa privada, se sentiu obrigada a 
fazer teste de despiste de droga para mostrar que o 
seu pecado foi, dançar, cantar e celebrar – tudo ações 
legais! É certo que Boris Johson foi “censurado” por 
ter participado em festas privadas, mas não por 
beber ou cantar, apenas porque se estava em “pleno 
confinamento”.

	 Mas, mais uma vez as finlandesas deram 
mostras do que as mulheres são capazes e foi criado 
o hashtag “Solidariedade com Sanna” numa resposta 
social veemente às críticas de que foi alvo a primeira-
ministra finlandesa. Após o sururu mundial, o 
assunto parece ter morrido como não assunto.

	 Dos Estados Unidos da América sopram 
ventos de retrocesso, após a decisão do Supremo 
retirando o direito ao aborto que era garantido 
desde o caso Roe v. Wade em 1973. A interrupção 
voluntaria da gravidez já foi banida ou restringida 
em 21 estados daquela federação, e nalguns estados 
sem exceções para casos de violação ou incesto. 	

Sanna Marin



28

	 Noutros, há exceções para violação e 
incesto e o cumprimento da lei é assegurado por 
civis. Noutros, ainda, a legislação proíbe o aborto e 
criminaliza a sua execução. Misturam-se conceitos, 
a ideologia e a religião cortam a liberdade individual 
de cada mulher a poder optar relativamente à sua 
gravidez. Faço notar que ser a favor da IVG, e 
muito mais contra a sua penalização criminal, não 
é sinónimo de obrigação para quem escolhe ser mãe 
em qualquer que seja a sua circunstância. A isso 
também se chama Liberdade.

	 Há já uns anos, na India, na região de 
Bundelkhand, pelo ano de 2006 surgia, fundado por 
Sampat Pal, de 47 anos e mãe de cinco filhos, o Gangue 
Gulabi (ou Cor de Rosa), já que todas as indianas 
que o compõem vestem sari dessa cor; uma marca 
identitária e que também lhes permite não estar 
associadas a cores que possam estar relacionadas 
com partidos ou religiões. Nasceu pela necessidade 
de “vingar” a violência sobre as mulheres: a violação 
coletiva e o espancamento de que tenham sido 
vítimas no seio da relação conjugal. Continuam a 
aparecer em determinadas aldeias e usam métodos 
pouco ortodoxos. Mas numa sociedade de castas e 
hostil ao género feminino, “onde a violência contra os 
direitos femininos impera de forma explícita - através 
de torturas, espancamentos, violações e rejeição de 
fetos e bebés do sexo feminino” -, houve a coragem 
de mudar as mentalidades e alertar a população em 
geral - e as mulheres em particular - para lutarem 
por aquilo que Sampat considera “um problema 
gravíssimo”12.  Sampat era criança quando “decidiu ir 
contra todas as convenções e aprender a ler. Sozinha, 
escondida na escola que não podia frequentar, não 
desistiu até conseguir. Contra a sua vontade, casou 
com doze anos”13. É invejável esta capacidade de 
mobilização, prova de determinação e ousadia. 
12 Berthod, Anne e Pal, Sampat “A mulher do sari Cor de Rosa”, Lisboa, Asa Ed. 2010.
13 Idem..
14 Ib idem.
15 Noticia disponível em: https://eco.sapo.pt/2022/08/25/ine-hungaro-critica-elevado-nivel-de-instrucao-das-mulheres/

Passados 4 anos eram já 100 mil as mulheres que 
defendiam no começo apenas mulheres, mas depois 
também pessoas de ambos os géneros, vitimas de 
todo o tipo de violência e corrupção. “Esta palavra 
‘gangue’ não tem necessariamente de estar associada a 
um cariz criminoso, serve também para designar um 
grupo e nós somos um gangue que visa a justiça.14” . 

	 É por isso que o movimento granjeou o 
reconhecimento internacional.

	 E finalmente, porque não podemos 
mencionar todas as preocupações feministas 
neste trabalho, detalhamos um estudo realizado 

pelo Instituto Nacional de Estatística da Hungria, 
de Viktor Órban, sob o título “Fenómeno de 
educação cor-de-rosa na Hungria?”15, Nele, podem 
ler-se “pérolas” como esta: “A elevada presença das 
mulheres no ensino superior pode causar problemas 
demográficos, dificultando a procura de um 
parceiro”; ou ainda “nas escolas, são consideradas 
mais importantes as “qualidades femininas”, de que 
destacam “maturidade emocional e social, empenho, 
obediência, tolerância da monotonia [e] boa expressão 
oral e escrita”. E vão mais longe: “Os autores do estudo 
consideram que no ensino se dá mais valor a essas 
qualidades que às capacidades “masculinas”, entre 
as quais se incluem “a competência, as matemáticas, 
as áreas das ciências exatas”, então, concluem, “A 
avaliação dos atributos masculinos como menos 
importantes pode causar problemas mentais e de 
comportamento nos homens, que assim não podem 
desenvolver de forma ótima as suas capacidades 
especiais”. Interrogo-me se a análise estatística não 
deveria ser regulada por critérios de objetividade 
e rigor. Não foi, certamente no caso deste estudo 
que promove uma visão subjetiva, sustentando uma 
sociedade húngara, retrograda e sexista.



29

	 Afirmamos com convicção: uma mulher 
empoderada, culta, ativista, independente e com 
meios próprios de subsistência continua a ser um 
perigo em qualquer parte do globo.
Uma nota final: com a invasão da Ucrânia pela 
Rússia, pelo facto das circunstâncias conhecidas 
das restrições à saída de jovens e homens em idade 
adulta, 90% das pessoas refugiadas de guerra são 
mulheres e crianças, tendo muitas sido expostas à 
brutalidade da violência sexual e ao tráfico de seres 
humanos, que atinge de maneira desumana aqueles 
em posição de maior vulnerabilidade, constituindo 
uma enorme ameaça aos direitos humanos que 
pensámos conquistados.

	

A Maçonaria dá-nos, pois, a capacidade de, através 
de um processo que permita viver a Iniciação, nos 
conduzir à conquista de um nível de consciência, 
dinâmico e exigente, que nos faça intervir no 
templo da Humanidade, e levar-nos a percecionar a 
compreensão lúcida do mundo e a saber expandir 
o que nos foi transmitido. Por isso, o nosso método, 
a nossa linguagem simbólica, as nossas ferramentas 
são ensinamentos que permitem alargar o campo 
intelectual e humanista proporcionado pelo bom 
uso do compasso. E, de modo vigilante, observar o 
mundo para lá da nossa rua, do nosso horizonte.

ENTRE NÓS

	 Nem o facto de Portugal se encontrar hoje 
entre as nações do mundo com uma das legislações 
mais avançadas no que tange à igualdade de 
direitos e em que existe uma maior participação 
das mulheres nas mais diversas esferas sociais, nos 
liberta de preconceitos, de culturas e tradições de 
quem aqui habita e da tendência para menorizar o 
ser feminino no discurso social.
16 https://www.cig.gov.pt/area-portal-da-violencia/portal-violencia-domestica/indicadores-estatisticos.
17 https://www.publico.pt/2022/02/06/sociedade/noticia/havera-6500-vitimas-mutilacao-genital-viver-portugal-10-estao-sinalizadas-sns-1994505.
18 https://expresso.pt/sociedade/2022-08-19-Mais-de-cem-mutilacoes-genitais-femininas-detetadas-em-Portugal-ate-julho-sao-quase-tantas-como-em-todo-
o-ano-passado-5e82d9f4.

	 A pandemia por COVID 19 trouxe para a 
esfera publica a notícia de uma outra pandemia, a 
que a ONU chamou Pandemia Sombra: o drama 
da violência doméstica, vivido por mulheres 
que, permaneceram em casa, confinadas com os 
agressores. A estatística, pura e dura, dos homicídios 
dão mostras disso: no ano de 2019 – 26 mulheres, 1 
criança e 8 homens foram mortos pelo seu parceiro 
ou progenitor; em 2020 faleceram 27 mulheres, 2 
crianças e 3 homens.
	 Em 2021 houve uma baixa nesta chacina 
e a pandemia parece estar a dissipar-se, mas, 
ao contrário, vamos lendo que os números 
vergonhosos sobre este tema persistem. Até Agosto 
de 2022 registaram-se 19 vítimas (18 mulheres, e 1 
criança).16

	 Consultando os números do INE/Portugal, 
atualizados a 31 de agosto de 2022, o país continua 
confrontado com o desemprego, o emprego precário, 
o salário desigual e a pobreza a incidirem em maior 
percentagem sobre as mulheres.

	 As comunidades de etnia cigana e afro-
portuguesa continuam a perpetuar “tradições 
culturais” absolutamente proibidas por Lei no nosso 
país.

	 Casamentos em que noivas e noivos são 
menores, sendo que não há números fiáveis, mas a 
informação disponibilizada dá conta que em 2019 
foram, pelo menos, realizadas cerimónias com 113 
crianças entre os 10 e 15 anos.

	 Mutilação genital feminina,  afirmou o 
jornal Público17 no dia 6 de fevereiro de 2022 , Dia 
Internacional de Tolerância Zero à Mutilação Genital 
Feminina que, “em 2021, foram diagnosticados 141 
casos de mutilação genital nos hospitais e centros de 
saúde; a maioria são mulheres adultas que foram 
excisadas durante a infância” e o Expresso, a 19 
de agosto p.p., dá conta que “até julho deste ano 
foram identificados pela equipa de sinalização do 
Hospital Amadora Sintra quase tantas mutilações 
genitais quanto em cada um dos anos anteriores. 
Mas tal pode não significar um aumento de casos, 
apenas uma melhor capacidade de os descobrir”18. 
Fica a dúvida. Uma coisa é verdade, lendo todo o 
artigo é possível perceber que há crianças que são 
mutiladas, quer em território nacional, quer indo 



30

em viagem “de férias” aos países africanos onde a 
religião muçulmana impera. Vale a pena voltar à 
história que nele é contada através dos olhos das 
Enfermeiras Débora Almeida e Khatidja Amirali, 
daquela Unidade Hospitalar.

	 Aqui a desobediência à Lei é um atentado 
que não pode ser permitido, nem tolerado, porque 
tolhe quem sofre as suas práticas, antes não as 
emancipa nem as valoriza.

	 Quanto ao tráfico de seres humanos o nosso 
país é, em simultâneo, país de origem, onde são 
angariadas vítimas e também de destino de vitimas 
que são exploradas e de trânsito, por onde passam 
a caminho de outros países para serem objeto de 
tráfico de seres humanos.

	 Os dados divulgados no Relatório mais 
recente (ano 2020) do Observatório do Tráfico de 
Seres Humanos (OTSH)19, fornecem as seguintes 
informações sobre a realidade do trafico de seres 
humanos em Portugal:

a) 229 sinalizações, das quais 29 são menores (com 
média de idades 12 anos);

b)17 nacionalidades sinalizadas: As nacionalidades 
mais representativas das vítimas sinalizadas são 
indiana, moldava, paquistanesa e romena;

c) a maior parte das vítimas sinalizadas são do 
género masculino e adultas. São maioritariamente 
exploradas para fins laborais. As vítimas do género 
feminino adultas estão mais associadas ao tráfico 
para exploração sexual e destas, 36 foram vitimas 
19 Relatório disponível em www.otsh.mai.gov.pt.
20 CAMUS, Albert “Cadernos III”, Lisboa, Ed. Livros do Brasil, 1973.

confirmadas em bordeis fechados e com privação 
de liberdade.

	 Com este panorama, ainda que num 
ambiente favorável à igualde no nosso país, o 
caminho é longo e os combates vão-se sucedendo 
de acordo com a passagem do tempo e das 
circunstâncias em que os vivemos. A Assembleia 
da Republica, na legislatura passada, aprovou 
diplomas determinantes para a vida das cidadãs 
e cidadãos, que manifestamente concorrem para 
a igualdade de género e estruturam direitos 
humanos:

1. Lei clarificadora do estatuto de vítima para as 
crianças que presenciam situações de violência 
doméstica;
2. Lei que alargou a Procriação Medicamente  
Assistida (PMA) à gestação de substituição e à 
inseminação post-mortem (IPM);
3. Lei da Morte Medicamente Assistida;
4. Lei que proíbe a discriminação na dádiva de 
sangue.

	 As organizações partidárias de mulheres, 
as associações para a igualdade de género e os 
movimentos ativistas deram-nos a oportunidade 
através de debates públicos, até ao nível Parlamentar, 
de destapar o véu sobre questões ainda fraturantes, 
como a prostituição, ou a natureza pública ou 
semipública do crime de violação.

	 Todos e cada um devem ser olhados como 
iguais na diferença, com respeito e atribuindo-lhes 
a dignidade merecida e a cidadania conquistada. 
Portugal é um país que se orgulha da sua 
capacidade de aceitar e receber. Porto de entrada 
e saída, passagem para o mundo, é neste rumo 
que queremos continuar, longe de populismos, 
xenofobias e racismo. Estes são combates em que 
os Maçons devem empenhar-se, para que Portugal e 
a Europa continuem a ser liderados por mulheres e 
homens que honrem os fundadores de uma ideia de 
Europa solidária e democrática.

	 Acompanhamos Albert Camus quando 
pensou e escreveu: “A democracia não é a lei da 
maioria, mas a proteção da minoria”20.
O QUE FALTA FAZER?



31

	 Afinal, porque não estamos isolados do 
mundo… quase tudo!

	 Precisamos continuar a inspirar-nos nos 
nossos princípios e valores, ter um espirito 
audacioso e o desejo de construir, adaptando-nos 
aos tempos e territórios que habitamos.

	 Precisamos continuar a inspirar-nos nos 
nossos Rituais, decifrar os textos transmitidos, 
compreendê-los, para os trabalhar em conjunto na 
proposta de interpretação e mensagem que o Ritual 
nos propõe.

	 Como já se afirmou, os instrumentos estão 
disponíveis – em todos os Graus e Ordens - e 
cada um de nós deve saber utilizá-los, não sendo 
suficiente interpelar o ritual, mas, sobretudo 
e também, deixar que o ritual nos interpele e 
convoque.

	 Tristemente, a filosofia e os valores do século 
das Luzes esbarram no muro da realidade. Vivemos o 
declínio do bem pensar, bem fazer e bem falar. Tudo 
se consome rápido. A tal “modernidade líquida” 
tão bem definida por Zygmunt Bauman. Vivemos 
o declínio de uma ideia de avanço que nos dê a 
capacidade de nos interrogar e transformar. Assim 
sendo, Maçonas e Maçons, enquanto herdeiros 
desse legado antigo e progressivo, devem pelejar 
contra a intolerância, a violência e a morte, não 
deixando apagar a Luz das Luzes.

	 Aprendi com uma Mestra mais velha, que 
a Maçonaria nos coloca sempre diante do ternário. 
Neste caso, das desigualdades, das injustiças e da 
necessidade de equilíbrios que conduzam a uma 
sociedade mais coerente com a nossa visão, será:  
um, o de fazer face à realidade do nosso mundo (o 
nosso e não teremos outro), dois o de compreender 
e analisar e o terceiro o de revisitar os nossos valores 
humanistas na perspetiva da complexidade violenta 
dos acontecimentos do mundo que está à nossa 
porta. E como o poderemos fazer? Talvez como 
nos indicou Espinosa: “Nem rir, nem chorar, mas 
compreender”21.

	 Resta, pois, que Mulher e Homem possam 
ousar ser únicos, sem terem de ser outros, sem 
ter de esconder a sua condição. É fundamental 
restabelecer as forças humanas de cada um, de todos 
21 ESPINOSA, Baruch, “Ética” – Parte III –  Lisboa, Ed. Relógio de Água, 2020.
22 Texto coletivo de justificação para o titulo distintivo de uma Loja Simbólica da GLFP.

e de as usar para agir e, mesmo nestes momentos 
duros, saibamos unir-nos num movimento que vem 
do nosso Templo Interior, fazendo-o coincidir com 
o trabalho no Templo Exterior, e fazer acontecer 
Kairós, esse instante que “representa o momento que 
pode fazer iniciar um novo ciclo, pelo modo como se 
vive o seu tempo diferenciado, o melhor instante no 
presente, esse presente do AQUI e AGORA tão caro 
ao Rito Francês.”22

	 Só o método maçónico e os pilares 
essenciais da nossa convicção que o sustêm, nos 
levará a pensar, imaginar e agir para passar de 
um humanismo “sonhador” a um humanismo de 
combate.

	 Estou a finalizar este texto e ouço, em ruido 
de fundo, o som da Esperança, num qualquer canal 
noticioso:

	 A prisão de uma mulher iraniana, Mahsa 
Amini, de 22 anos, espancada e detida pela, policia 
por uso “incorrecto” do véu islâmico,  provoca 
grandes manifestações de protesto. “homens e 
mulheres, muitas das quais tiraram o lenço islâmico 
da cabeça, têm-se juntado em Teerão e outras grandes 
cidades do país, segundo a mesma fonte. “Não ao 
lenço, não ao turbante, sim à liberdade e à igualdade”, 
gritaram os manifestantes.

	 E com o sentimento de quem vê que o 
mundo muda, devagar mas muda, vos reafirmo que 
Nada fará calar a voz de Antígona!

Alexandra Mota Torres



32

	 É difícil dar uma definição incontroversa 
e sem ambiguidades de «populismo». Desde 
logo, porque não há muitos movimentos ou 
protagonistas políticos que assim se auto-designem 
espontaneamente. A designação é dada por outros, 
os que geralmente se opõem a esses movimentos e 
personalidades.

	 Consideram-se «populistas» neste texto 
as personalidades e movimentos políticos que nas 
últimas três décadas subverteram ou tentaram 
subverter a democracia, e que se caracterizam pelos 
temas seguintes:

 1. A dicotomia (maniqueísta) entre o povo 
(julgado puro e autêntico) e a elite (considerada 
irremediavelmente corrupta e alienada dos 
verdadeiros problemas);

  2.  A ligação directa do povo ao poder através do 
líder carismático (o único representante genuíno) 
ou de formas de democracia directa (como os 
referendos);
 

 3. Soluções simples e emocionais (e portanto 
demagógicas) para problemas complexos que re-
querem frieza e racionalidade;

 4. A exploração de paixões e ressentimentos 
anteriormente ausentes do  debate político, 
combinada geralmente com uma linguagem simples, 
vulgar e até desbragada para se distinguirem da elite.

	 O populismo não é, portanto, uma ideologia 
sistematizada e geral como o socialismo, o liberalismo 
ou o conservadorismo. É uma estratégia e um estilo. 
Não é exclusivo de nenhum campo político: há 
populismos de direita, de centro e de esquerda (e 
políticos em partidos tradicionais que muitas vezes 
usam estratégias e temas populistas). O populismo 
de esquerda, mais forte na América Latina, quer criar 
um Estado social (que ali nunca existiu ou é muito 
fraco) para um povo que raramente beneficiou 
da proteção do Estado, enquanto na Europa e na 
América do Norte existe um populismo de direita 
que quer reservar o Estado social para os cidadãos 
nacionais, à custa dos estrangeiros e de minorias 
nacionais (apresentados como «abusadores» dos 

Liberdade e populismo



33

direitos sociais). Ambos os populismos polarizam 
o seu discurso e propostas políticas entre uma 
elite que acusam de favorecer injustamente um 
grupo específico (ou vários), e o povo que afirmam 
representar e que estará a ser excluído do poder e 
da prosperidade. A diferença é que na versão de 
esquerda os grupos favorecidos pela elite são a alta 
finança e os banqueiros (a «casta» ou a «oligarquia»), 
e na versão de direita os alegadamente favorecidos 
são os imigrantes, minorias étnicas ou religiosas ou 
de orientação sexual. Sublinhe-se que, de um ponto 
de vista progressista, os dois populismos não se 
equivalem: um pretende emancipar o povo e incluir 
os pobres e marginalizados, o outro restabelecer 
uma glória defunta e excluir os estrangeiros ou 
minorias nacionais. Estas diferenças importam.

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	 O perigo da chegada ao poder dos populistas 
não é, regra geral, a ditadura de uma minoria, mas 
sim a tirania da maioria. Quando chegaram ao 
poder no último quarto de século, não foi através de 
um golpe de Estado súbito e brutal que destruísse 
imediatamente a democracia. O método é mais subtil: 
os populistas usam uma maioria circunstancial para 
degradar a democracia e corroer o Estado de Direito, 
num processo longo de vários anos que passa por 
elaborar uma nova Constituição, enfraquecer os 
tribunais e o parlamento centralizando o poder no 
executivo, diminuir o número de deputados, revogar 
a limitação do número de mandatos sucessivos e 
controlar os media. Observados desta perspectiva, 
os processos de desmantelamento da democracia 
representativa na Hungria (a partir de 2010) e na 
Venezuela (desde 1998) têm muitas semelhanças, 
apesar dos contextos muito diferentes desses dois 
países e de os líderes respectivos se reclamarem 
de campos políticos opostos. O objectivo dos 

populistas não é, portanto, estabelecer uma ditadura 
com o aparato repressivo clássico do século 20; o 
objectivo é antes limitar a democracia, e esvaziá-la 
de liberdades e dos equilíbrios e fiscalização mútua 
entre poderes legislativo, executivo e judicial. O 
seu modelo ideal é aquilo a que alguns chamam 
«democracia iliberal», e no caso dos populismos 
de direita uma «etnocracia». Deve acrescentar-se 
que em países tão diversos como os EUA, a Itália, 
ou a Áustria, os populistas já estiveram no poder 
(geralmente em coligação) e que saíram, nem 
sempre de forma pacífica mas sem que conseguissem 
impedir a entrega do poder de acordo com as regras 
constitucionais. Não estamos perante um perigo tão 
óbvio ou violento como o dos anos 20 e 30 do século 
passado para a democracia.

	 Os populismos, mesmo quando não 
conseguem limitar a democracia elaborando 
uma nova Constituição, constituem, todavia, um 

perigo para a liberdade. Porque, quando exercem 
o poder ou estão próximos de fazê-lo, pressionam 
os partidos democráticos para uma regressão 
em direitos que se tomavam por adquiridos e em 
progresso permanente. Concretamente: há décadas 
que se encarava, de forma muito optimista, que o 
alargamento do círculo dos incluídos na democracia 

Jair Bolsonaro e Donald Trump

Mussolini e Adolf Hitler



34

e no poder seria imparável e aceite cada vez mais 
pacificamente. Assim, as mulheres acederam ao voto 
e a todas as profissões, as formas de discriminação 
legal e depois social de minorias étnicas e religiosas 
foram progressivamente eliminadas, as vivências 
homossexuais foram primeiro descriminalizadas 
e depois acederam à constituição da família, e 
recentemente os direitos dos estrangeiros residentes 
(particularmente no quadro da União Europeia) têm 
progredido. O populismo de direita visa, entre outros 
objectivos, parar ou até reverter estes alargamentos 
sucessivos do círculo de inclusão dos cidadãos na 
sociedade. Nessa medida, representa um perigo para 
a liberdade de todos porque considera que os únicos 
cidadãos plenamente legítimos são os da etnia 
maioritária, da religião tradicional e da orientação 
sexual maioritária. Os outros, os das várias minorias, 
são na melhor das hipóteses tolerados, e geralmente 
hostilizados. Acrescente-se que, nalgumas variantes 
populistas mais justicialistas, se defende o regresso 
a punições cruéis e mesmo físicas dos crimes que 
causam maior choque social. E cabe aqui perguntar 
se ainda seremos livres quando vivermos numa 
sociedade em que qualquer um de nós fique sujeito 
à pena de morte ou a uma mutilação por causa de 
um erro judicial.

	 Os que querem defender a liberdade, e 
combater a regressão que os populistas pretendem, 
têm uma tarefa difícil. A democracia não é um 
regime perfeito e nunca o será. Não promete um 
«homem novo», nem o fim do crime e da corrupção. 
Haverá sempre abusos do Estado social, crimes de 
sangue, corrupção e muitos outros problemas que 
nenhuma sociedade do mundo resolveu totalmente 

(e que são filões do populismo). Não é certamente 
muito mobilizador dialogar com os ressentidos e 
revoltados com as insuficiências da democracia 
sem soluções miraculosas no bolso. Todavia, há que 
dizer-lhes que os populistas também não têm solução 
para esses problemas cuja exploração emocional 
lhes dá votos, e que nenhum país governado pelos 
populistas resolveu qualquer um desses problemas.

	 Registe-se ainda que não se pode cair numa 
polarização do debate público entre democratas 
e populistas. Centralizar o debate político em 
propostas demagógicas e inexequíveis, escolhidas 
para causarem ruído nos media e nas redes 
sociais, é beneficiar o infractor. Há divergências 
suficientes entre democratas para preencherem o 
debate político. Evitar a polarização implica mudar 
a conversa e centrá-la em problemas reais e que 
podem ter solução.

	 Finalmente, diga-se que uma democracia que 
pretenda ser preservada deve fazer, nas suas escolas, 
a pedagogia dos valores republicanos, democráticos 
e laicos, despertar os cidadãos para a necessidade 
de lidarem com uma sociedade em que encontrarão 
muitas diferenças que não existiam no seu meio 
de origem, e treiná-los para o diálogo democrático 
entre iguais. Só cidadãos bem formados nos podem 
dar esperança de que o populismo será, no futuro, 
irrelevante.

Ricardo Gaio Alves
Março de 2021



35

Les silences : de la victime de violence au 
Franc-maçon, quelles voies pour la parole?

	 Les Franc-maçons font l’apprentissage du 
silence et entretiennent le secret, mais ces mots, tant 
valorisés chez nous, possèdent une réalité effroyable 
chez les victimes de violence. La parole est l’outil 
premier du Franc-maçon et c’est parfois son point 
faible lorsque la parole n’est pas liée aux actes. 
Pourtant les maçons de tous les rites et de toutes 
les obédiences débutent leur apprentissage par le 
silence. Le Silence… c’est bien un des éléments qui 
détruit à petit feu tous les protagonistes des violences 
qu’elles soient faites aux femmes et/ou aux enfants. 
Rappelons que toute violence est suivie d’un silence 
assourdissant plus ou moins bref pour la victime. De 
l’annonce qu’une maladie en phase terminale, d’un 
coup de poing en pleine figure et de l’injure la plus 
blessante jusqu’au féminicide ou à l’infanticide. Il 
existe toutes sortes de réactions à la violence dont 
la plupart se traduisent par la paralysie. L’adage 
populaire proclame “qui ne dit mot consent” et il 
montre, par là, tout le poids de la pression sociale et 
culturelle sur les victimes de violences. Cela montre 
également l’étendue et la variété des pressions qui 
peuvent peser sur les victimes. Pourtant, comme le 
souligne Jacques Salomé, “quand il y a le silence des 

mots se réveille trop souvent la violence des maux. 
Mais il ne suffit pas de rompre le silence, et de sortir 
du mutisme, encore faut-il se sentir reçu, entendu et 
amplifié lors de ses tâtonnements à mettre en mots”. 
En d’autres mots, là où le maçon rejoint la caverne 
platonicienne, la victime de violence est contrainte 
dans une geôle. L’un cherche à déterrer grâce au 
VITRIOL alors que la seconde cherche à enfouir et 
à réprimer. Les deux approches sont antagonistes, 
mais seulement en apparence. Les FM érigent des 
temples à la vertu et des cachots aux vices. Les 
victimes ont vu la vertu mise en ruine et doivent 
enterrer leurs sévices. Les uns exultent dans la 
Lumière alors que ceux qui souffrent s’enlisent dans 
les ténèbres.

Le Silence

Les raisons du silences

	 Le FM pratique le silence pour travailler 
son écoute et faire son apprentissage de la parole. 
Il apprend à connaître l’autre pour se connaître 
lui-même. La victime, elle, fait face à un tsunami 



36

d’éléments qui la contraignent au silence. Tout 
d’abord, le silence survient pour taire la violence 
quelque soit sa forme. Taire, c’est refuser une réalité 
et espérer que l’avenir va engloutir le choc, le 
trauma, la douleur. Taire, c’est refuser de verbaliser 
les évènements. Taire, c’est espérer que la parole 
va se perde, ou plus exactement que la parole ne 
jaillisse. N’oublions pas que, quelque soit notre rite, 
nous sommes tous issus de Loges de Saint Jean 
dont l’Evangile nous dit “Au commencement était 
le verbe…”. Verbaliser, c’est mettre en lumières. 
Verbaliser, c’est témoigner. Verbaliser, c’est exister 
et faire exister. Aussi, la pression de l’auteur des 
violences, la pression sociale et la pression que la 
victime se fait subir d’elle-même sont des éléments 
qui vont concourir à figer la victime dans le 
mutisme. Et soyons francs, lorsque nous entendons 
des témoignages, comment ne pas être frappé par la 
force et le courage des victimes. Plusieurs raisons se 
font jour et peuvent se cumuler comme des obstacles 
à la parole.

L’existence

	 La première d’entre toutes est sans doute 
la plus insidieuse et oppose le “lien d’amour” à la 
parole. C’est “un des leitmotivs qui empêche les femmes 
violentées de le rompre et souvent lorsqu’elles le font il 
est trop tard. Comme si toute leur énergie devait viser 
à maintenir le lien quel qu’en soit le prix.”1  Pourtant, 
il semble bien que ce ne soit pas d’amour dont il s’agit 
dans cette relation, mais de passion. Sans aborder 
les tenants psychologiques, Le processus passionnel 
s’apparente davantage à une friction entre les deux 
individus réunis où démonstrations passionnelles 
et mises au défi se succèdent et se répondent qu’à 
une relation d’amour où les membres d’un couple se 
fondent dans ce même couple. Mais le lien d’amour 
1 Grihom, Marie-José. Les motifs du silence : violence sexuelle et lien de couple In : Le corps en lambeaux : Violences sexuelles et sexuées faites aux femmes [en 
ligne]. Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2016 (généré le 28 avril 2021). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/pur/45439>
2  P. De Neuter et N. Frogneux (dir.), op. cit., p. 43-49, et P. De Neuter et D. Bastien, Clinique du couple, Toulouse, Érès, 2007.
3 Ibid.
4 Ibid.
5 T. Datta, M.M. Terradas, Le sentiment de honte chez les femmes victimes d’agression sexuelle pendant l’enfance : rôle de l’identité ethnique, European Journal 
of Trauma & Dissociation, Volume 4, Issue 4, 2020,

est aussi un alibi fallacieux des auteurs de violence, 
spécialement lorsqu’il s’agit de violences faites 
aux enfants. Le chantage affectif pour préserver le 
lien d’amour est la démonstration que l’argument 
amoureux n’est pas accepté par la victime, mais qu’il 
est bel et bien brandit comme un totem lorsque 
la violence est commise que ce soit sur un adulte 
ou un enfant. Le silence imposé par l’auteur des 
violences ou que s’impose la victime elle-même en 
vertu du lien d’amour montre le besoin de sens pour 
surmonter la violence. “S’il est violent c’est qu’il a 
manqué d’amour” (ce qui est fréquemment le cas) ou 
“Si j’ai été violent c’est parce que je t’aime” (ce qui n’est 
jamais le cas). Gardons en mémoire qu’expliquer 
n’est pas justifier. Selon Patrick De Neuter, les motifs 
psychiques courants sont une insatiable demande 
d’amour adressée au père, une sorte de fétichisation 
de la puissance virile du partenaire2. Cela revient à 
faire sur-exister un individu à travers la négation 
de ses actes. “L’origine de la passion et celle de la 
naissance/renaissance du sujet tendent toujours 
à se confondre dans les récits qui en sont faits.”3. 
L’individu est confronté à un dilemme existentiel: 
il existe par cette relation parce qu’il est nié par 
l’auteur des violences et met donc son existence en 
danger par peur de ne plus exister. Cela rappelle la 
dialectique du Maître et de l’Esclave énoncée par 
de Hegel dans La Phénoménologie de l’Esprit. C’est 
ce qui rend incompréhensible au public celle qui se 
soumet à “des conditions contraires au droit le plus 
élémentaire de disposer de son corps librement”4. En 
dehors de ces conditions existentielles, n’oublions 
pas les conditions matérielles et la question de la 
dépendance notamment financière.

La Honte

	 La seconde est le sentiment de honte qui 
peut assaillir les victimes. Après une agression la 
Femme et l’enfant conaîssent en grande majorité 
un état de stress post-traumatique, la peur d’être 
revictimisées et une faible estime de soi. “La honte 
se trouve parmi les raisons pour lesquelles certaines 
victimes ne dévoileront pas l’agression sexuelle qu’elles 
ont vécu ou tarderont à le faire”5. Il est à noter que 
le sentiment de honte peut être amplifié par des 
aspects sociaux ou en vertu des origines éthno-
culturelles. Les victimes font part de leur sentiment 



37

d’impuissance, hésitant à porter plainte ou à parler, 
en vertu du statut de l’agresseur, du prestige que la 
victime ou son environnement lui accorde. Cela 
est renforcé par la pression de l’ordonnancement 
et des moeurs sociaux : “Notre société baigne dans 
la culture du viol, c’est-à-dire une série de mythes 
fortement ancrés dans notre fonctionnement et notre 
inconscient collectifs”6, qui viennent ajouter à cette 
chape qui peut s’abattre sur les victimes comme 
une double blessure. Il semble effectivement que 
les victimes soient confrontées à “des attitudes et 
croyances généralement fausses, mais répandues 
et persistantes, permettant de nier et de justifier 
l’agression sexuelle”7. Cela peut se vérifier au travers 
d’une enquête Ipsos de 20198 où “40 % des Français 

continuent de penser qu’une attitude provocante de la 
victime en public atténue la responsabilité du violeur, 
et que si elle se défend vraiment elle peut le faire fuir ; 30 
%, qu’une tenue sexy excuse en partie le violeur ; plus 
de 30 %, qu’il est courant que des victimes accusent 
à tort pour se venger, et que les femmes accusent 
souvent injustement les hommes, inventent des viols 
qui n’existent pas. Plus des deux tiers adhèrent au 
mythe d’une sexualité masculine pulsionnelle, difficile 
à contrôler, et d’une sexualité féminine passive ; 
plus de 20 % considèrent que certaines aiment être 
forcées et ne savent pas ce qu’elles veulent, et 17 % que 
lorsqu’elles disent « non », elles pensent en fait « oui 
6 Thibaut Carole, « Sortir de la honte », Nectart, 2020/1 (N° 10), p. 104-110. https://www.cairn.info/revue-nectart-2020-1-page-104.htm.
7 Kimberly Lonsway et Louise Fitzgerald, « Rape myths », Psychology of Women Quarterly, vol. 18, juin 1994.
8 Enquête Ipsos sur Les Français.es et les représentations sur le viol et les violences sexuelles.
9 Thibault Carole, Op. Cit.
10 Compte rendu du Séminaire Service Appui Santé de Processus Recherche « LA HONTE», Mardi 02 avril 2013 – PARIS Chaligny, Intervenant : Jean-Paul 

» ; enfin, 32 % estiment qu’à l’origine d’un viol, il y a 
souvent un simple malentendu. Ces mythes véhiculent 
l’idée que c’est la victime et son comportement qui 
créent le viol et produisent l’agresseur. La victime est 
considérée comme étant à l’origine de la chute d’un 
homme, qui voit sa vie brisée à cause d’elle”9. 
Les liens qui existent entre elles et leur agresseur, 
des menaces et des pressions de l’agresseur et de 
l’entourage, la peur de ne pas être crues, d’être mises 
en cause et de ne pas être protégées, la honte et la 
culpabilité qu’on leur fait ressentir sont des éléments 
qui poussent la victime à taire sa souffrance et 
son agression. Très souvent aussi en raison des 
troubles psychotraumatiques liés au viol (état de 
choc, évitement, mémoire, dissociation et amnésie 

traumatiques), très rarement identifiés et traités en 
raison de l’absence de formation chez la plupart des 
professionnels de santé, la victime est en proie à 
une confusion qui peut la faire douter elle-même et 
de leur légitimité à dénoncer leur agression et leur 
agresseur. 
La honte attaque la victime d’agression sur les trois 
piliers de l’identité, selon Serge Tisseron : l’estime 
de soi, le lien avec l’autre proche et l’appartenance à 
la communauté humaine. Pourtant pour “libérer le 
sujet de la honte qu’il éprouve, il faut pouvoir l’amener 
à confier ce qui a généré chez lui cette émotion”10. La 
parole est libératoire si elle est reconnue.



38

Les obstacles à la parole

	 Le concept de “confusion des langues” est une 
théorie forgée par Sándor Ferenczi (psychanalyste 
hongrois) en 1932 et qui intéresse notre propos. 
C’est le mecanisme par lequel “une ambiguïté 
volontairement entretenue par le prédateur : une 
épouse demande de la tendresse, son mari lui répond 
viol ; une amie demande de l’attention, son ami l’agresse 
; une collaboratrice souhaite plus de reconnaissance, 
son manager la maltraite sexuellement ; une actrice 
se veut séduisante, son producteur la profane. Or, ce 
supposé malentendu produit, à tort, un sentiment de 
culpabilité irrationnelle chez les victimes et devient une 
des sources de sidération, de mutisme. Elles imaginent 
qu’elles sont coupables de ne pas avoir été assez claires 
dans l’expression de leurs attentes.”11 Ce concept 
est intéressant lorsqu’il est rapporté à la réalité. La 
victime est confrontée à une 
distorsion entre ce qu’elle vit 
et ce qui est perçu dans la 
société. Non seulement, son 
agression lui fait perdre ses 
repères traditionnels mais 
elle est également confrontée 
aux dénis sociaux et aux 
manipulations des auteurs des 
violences, que ce soit d’une 
agression ponctuelle et non 
préméditée à une agression 
répétée et insidieusement 
construite. En effet, dans tous 
les cas de figure, la victime 
est confrontée au manque de 
remords de l’agresseur soit 
qu’il n’en a pas, soit qu’elle sache par sa récidive qu’il 
n’en a pas. La victime est alors projetée et confrontée 
à un symbolique qui n’est pas la sienne et qui tend 
à la pousser à dépersonnalisation. On trouve un 
système symbolique ontologiquement contraire à 
celui de la démarche symbolique maçonnique, tout 
entière tournée vers l’élévation et l’individuation. En 
d’autres termes, l’un tente de rabaisser l’individu et 
de réduire sa personnalité à l’image de victime que 
l’agresseur s’en fait alors que l’autre laisse toute part 
à l’émancipation et au perfectionnement individuel. 
L’un pousse vers les ténèbres et l’autre vers la 
Lumière.

Mugnier.
11 Hélène Vecchiali, En finir avec la violence du silence imposé aux femmes, interview dans lesnouvellesnews.fr (https://www.lesnouvellesnews.fr/helene-
vecchialli-en-finir-avec-la-violence-du-silence-impose-aux-femmes/).

La négation de la parole

	 Le secret participe de ces deux dynamiques. 
Dans le cas de la victime, le secret est entretenu 
par tout le monde. L’agresseur, en premier lieu, 
est l’initiateur du secret pour cacher, voire nier, 
sa culpabilité. Il usera du lien d’amour ou de la 
confusion des langues, pour ne parler que de deux 
mécanismes exposés ici. De son côté la victime 
entretiendra le secret par la honte ou la culpabilité, 
l’anomie/perte de repères que son agression peut 
avoir engendré. Enfin, la société, proches compris, 
entretient le secret dans le refus de reconnaître les 
faits, l’assimilation de l’agression au déshonneur, les 
circonstances atténuantes que les sociétés machistes 
et religieuses trouvent aux agresseurs, les barrages 
encore présents pour déclarer son agression. La 
société entretient également le secret dans son refus 

d’écoute des victimes. Il est 
vrai qu’il est plus confortable 
de fermer les yeux, cela évite 
d’avoir à pleurer.
La honte et la culpabilité 
sont les moteurs du secret 
lié aux violences faites aux 
femmes et aux enfants. Il faut 
les concevoir à partir d’un 
triptyque agresseur/victime/
société car tout le monde a une 
part de responsabilité. Lorsque 
nous ne sommes pas victime 
ou agresseur, nous avons un 
devoir d’éducation, d’écoute 
et d’accompagnement. Cela 
ne se résume d’ailleurs pas à 

l’accompagnement de la seule victime. L’actualité 
récente et les nombreux exemples de récidive 
nous le montrent. Le mise en cause de la parole est 
encore trop forte dans les sociétés actuelles. Aussi, la 
négation de la parole traduit bien que le silence des 
victimes n’est pas librement consenti comme celui 
de l’apprenti. Il est imposé à la victime sur les trois 
piliers de l’identité, selon Serge Tisseron : l’estime de 
soi, le lien avec l’autre proche et l’appartenance à la 
communauté humaine. Trois forces viennent donc 
entraver la parole des victimes : la pression sociale, 
la peur de l’agresseur et la victime qui ne se reconnaît 
plus. Une seule solution peut briser ces chaînes de 
désunion de la victime avec elle-même : la parole 
qu’elle tente pourtant de perdre.



39

Conclusion

Ces deux silences qui s’opposent ontologiquement 
a priori sont pourtant complémentaires. Alors 
que l’apprenti cherche à creuser pour se trouver, 
la victime cherche à enfouir ce qu’elle est devenue. 
Le silence de l’un attire vers la Lumière et celui de 
l’autre vers les ténèbres. Les Franc-maçons ont donc 
tout à voir avec la question des violences faites aux 
femmes et aux enfants en ce qu’ils savent explorer 
leur être et leurs parts sombres, sans jugement 
et dans la totale acceptation de l’autre. Le sens de 
l’écoute maçonnique est sans aucun doute la main 
tendue vers les victimes que la société leur refuse 
trop souvent. Notre solidarité, enfin, nous pousse 
à agir au-delà de notre travail traditionnel et de 
poursuivre plus que jamais notre travail hors du 
temple. S’il est un moment où il nous faut travailler 
sans tablier, ce sera certainement celui-ci.

Albert Camus disait “Un homme est plus un homme 
par les choses qu’il tait que par celles qu’il dit”. Doit-
on y voir une opposition avec le silence de la victime. 
Au contraire, la charge du non-dit est constitutive 
de l’histoire de la personne. Sa verbalisation sera 
sa libération ou sa création, parfois sa destruction. 
Le silence permet aussi de pouvoir vivre sans avoir 
à affronter sa mémoire, sans avoir à lui donner 
corps, à la réifier. Dans le cadre de notre fil rouge 
Histoire et Mémoire, on voit un rapport direct avec 
le silence et spécialement celui de la victime. D’une 
part, le silence de la victime est en négation de sa 
propre histoire. Il faudra tout l’accompagnement 
de la Justice en tant qu’institution pour rendre la 
mémoire et le silence de la victime supportable dans 
une histoire personnelle, mais aussi pour inscrire 
les récits de vie qui font évoluer la loi et la science, 
en général, dans le traitement des cas de violence. 
De notre côté, nous les maçons, le silence est un 
gage d’écoute et d’appropriation du discours des 
autres qu’il soit dans un sens d’acquiescement ou 
d’objection. Cela nous replace dans notre fil rouge, 

en réalité. Il faut dans tous les cas offrir une place 
à la parole et que celle-ci soit libérée, même si cela 
ne nous plait pas. Cela nous permet de corriger les 
propos et de ne pas laisser de non-dits. Mais s’il y 
a parole, il faut qu’il y ait écoute. En se plaçant du 
point de vue du FM et du F élu en particulier, nous 
devons voir le silence comme un possible chien 
nous fournissant les indices d’un mal-être ou d’un 
trouble, mais il peut également être le gage d’une 
émancipation de la vengeance au profit de la Justice. 
Le silence est un pivot dans l’inscription d’une 
histoire dont la parole est le ressort. Alors que les 
victimes ont une parole niée, soit par elles-mêmes 
soit par l’autre, les FM ont une parole perdue qui 
leur a été niée par un acte de violence. Nous avons 
deux faces qui lient parole et violence qui sont les 
deux mécanismes de refoulement ou de constitution 
d’une mémoire. Si je vous parle de tout cela mes 
Frères, c’est que dès hier et avant-hier, les crimes et 
la guerre ont profané des vies, corrompus l’histoire, 
assassiné des mémoires. Et nous, aujourd’hui, face 
à l’Ukraine, nous déplorons les morts sans prendre 
l’ampleur des victimes et des séquelles qu’un peuple 
entier va avoir à guérir. Alors mes FF, Justice ou 
Histoire? Que garderons nous de notre action dans 
nos mémoires?

P-A Moreau

Bibliographie
•	 Le silence des femmes, Hélène Vecchiali, Albin Michel, 2019, 240 pages.
•	 GRIHOM, Marie-José. Les motifs du silence : violence sexuelle et lien de couple In : Le corps en lambeaux 

: Violences sexuelles et sexuées faites aux femme
•	 Joëlle Kabile, « « Pourquoi ne partent-elles pas ? » », Pouvoirs dans la Caraïbe, 17 | 2012, 161-198.
•	 Les abus sexuels: “Nous sommes tous concernés.”, Jacques et Claire Poujol, Conseillers Conjugaux et 

Familiaux (https://www.psycho-ressources.com/bibli/abus-sexuels-bis.html)
•	 Compte rendu du Séminaire Service Appui Santé de Processus Recherche « LA HONTE» Mardi 02 avril 

2013 – PARIS Chaligny Intervenant : Jean-Paul Mugnier



40

NO PASARÁN
“Viva el Frente Popular ! Viva la únion de 
todos los antifascistas ! Viva la Republica 
del pueblo ! Los fascistas no pasarán ! No 
pasarán !”.

	 Foi com  estas aclamações que Dolores 
Ibárruri, “La Pasionaria”, concluiu o seu histórico 
discurso, de 19 de julho de 1936, em reação ao 
anúncio da sublevação liderada por Francisco 
Franco, destinada a fazer caír a República. Este lema, 
“No pasarán !” , que foi massivamente reproduzido 
em cartazes de propaganda da Frente Popular, e que 
motivou a população de Madrid a uma resistência 
heróica de três anos, num combate travado lado a 
lado com o Exército Repúblicano e com as Brigadas 
Internacionais contra as forças Franquistas, é desde 
então um dos lemas universais do anti-fascismo. 
Divisa esta apaixonadamente gritada por milhares 
de homens, e mulheres, que deram as suas vidas 
num conflito extraordináriamente sangrento, em 
defesa da Liberdade, e da República.

	 Se o tema da Ponte, e da sua passagem, 
desempenha um papel central no mito da IIIa 
Ordem, o mesmo também  esteve presente na letra 
de canções republicanas, cantadas pelos resistentes 
ao avanço da Frente Nacional, tais como:

“...Aunque me tiren el puente
y tanbién la pasarela

Me verás pasar el ebro
En un barquito de vela.

Diez mil veces que los tiren
Diez mil veces los haremos

Tenemos cabeza dura
Los del cuerpo de ingenieros.

En el ebro se han hundido
Las banderas italianas

y en los puentes sólo quedan
Las que son republicanas.”

	 Todavia, na história de Zorobabel, os 
resistentes são os “maus”, e os invasores os “bons”. 
Mas, numa guerra, estas qualificações são sempre 
muito relativas. Para quem participa, o “mau” é 
sempre o outro, o contrário, o inimigo. Para a História 
próxima, os “maus” serão os vencidos, porque a 
mesma será sempre escrita pelos vencedores. O 
Tribunal da História julga com lentidão, e com 
um conceito de Justiça que é tudo menos cego. Por 
isso, quem nos diz que os “invejosos”, como são 
denominados no Ritual desta Ordem os defensores 
da Ponte, não  estariam também a travar um justo 
combate, em defesa da sua propriedade, da sua 



41

cultura, e dos seus valores ? Ou, será que como 
sucede na maior parte dos conflitos, eram apenas 
mera “carne para canhão”, neste caso “para Espada”, 
manipulados para defenderem os interesses 
materiais de alguém, que permaneceu seguro na 
retaguarda ?

	 Esta Ponte recorda-
me outra, a do livro “Die 
Brücke”, de Manfred Gregor 
(pseudónimo de Gregor 
Dorfmeister), cujo enredo, de 
caráter auto-biográfico, relata 
a missão impossivel de um 
grupo de sete adolescentes, 
membros das Juventudes 
Hitlerianas, mobilizados para 
defenderem uma ponte em vias 
de ser transposta por uma coluna blindada norte-
americana, nos últimos dias da IIa Guerra Mundial. 
À luz da História, neste romance claramente pacifista, 
os “bons” vencem, matam os “maus”, e conquistam 
a sua “Liberdade De Passar”. Na realidade, matam 
seis jovens de 16 anos, instrumentalizados e 
fanatizados por um regime aberrante, num combate 
perfeitamente inutil, travado nos últimos dias de 
uma guerra já perdida. Daí, que do meu ponto de 
vista pessoal, a guerra em si própria é, por natureza, 
sempre injusta, independentemente da Justiça que 
possa haver nas motivações de uma das partes. E 
mesmo quando essa Justiça existe, normalmente 
é irrelevante para determinar o resultado final do 
conflito, pois nas guerras atuais é sempre o mais 
forte quem vence, sendo devastadores os danos 
colaterais. E, se algum dia viermos a ter uma guerra 
nuclear, provavelmente no seu final, não haverá nem 
vencedores, nem Humanidade.

	 No entanto, no imaginário de todos os 
povos, transversalmente a todas as culturas, a 
guerra é sempre um terreno fértil para gerar mitos 
de glórias, e de feitos heróicos. Não há contexto 
mais propicio à exaltação da coragem do que as 
narrativas de vitórias militares, sendo a cobardia 
associada sempre à não participação no conflito. 
Mas a coragem não é uma virtude que se baste por 
si própria, pois só é positiva quando praticada no 
decurso de ações realizadas com fins altruístas. Há 
casos em que a objeção de consciência pode ser mais 
corajosa do que a participação no conflito, até porque 
quando as guerras, e os Governos que as promovem 
são injustos, como nos disse Manuel Alegre na sua 

“Trova do vento que passa”, “Mesmo na noite mais 
triste / Em tempo de servidão / Há sempre alguém  
que resiste / há sempre alguém que diz não”. Daí que 
Ética e coragem estejam intrinsecamente ligadas e, 
se a primeira destas realidades é, por natureza, uma 
construção pessoal, o mesmo sucede com a segunda. 
É por isso, aliás, que é preciso coragem, às vezes, para 
pensar, assim como também é preciso para sofrer 
e lutar, porque ninguém pode pensar em nosso 
lugar, nem sofrer ou lutar em nosso lugar. E, toda 
a vida é feita de coragem, para viver e para morrer, 
coragem para suportar, para enfrentar, para resistir, 
para perseverar. Toda a coragem é feita de vontade, 
e é a vontade de cada um que o faz progredir ou 
estancar, trilhando novos ou os mesmos caminhos, 
desconstruindo e reconstruindo. É a vontade, que 
nos pode aproximar ou afastar do outro, sendo certo 
que sem vontade, sem confiança, e sem coragem, 
nunca poderá haver aproximação, identificação, ou 
partilha. E, sem vontade,  nunca poderá ser dado 
o passo em frente, na abertura ao outro, e nunca 
poderemos vir a ter pontes construídas, ou muros 
derrubados.

	

Se o oposto da coragem é o medo, este é a mais 
marcante recordação que guardo do  Portugal 
anterior ao 25 de Abril. Não tinha, à época, idade 
nem grau de politização suficientes para ter 
consciência do que era a privação de Liberdade. 
Quem determinava o meu mundo eram os meus 
Pais, não era Marcelo Caetano, muito embora me 
tenham ensinado, no Colégio, a nunca me referir a ele 
sem antes dizer “Sua Excelência o Senhor Presidente 
do Conselho de Ministros, Professor Doutor Marcelo 
Caetano”. Mas, o medo, que os adultos me passavam 

Manfred Gregor



42

ficou-me, como recordação indelével para toda a 
vida. Não esqueço o receio da minha Mãe quando, 
em voz baixa, falava com as colegas sobre questões 
politicas, bem como a ansiedade em que ficava a 
minha Tia-Avó, quando o marido saía à noite, para 
“ir à Escola-Oficina”. Também não  esqueço o pânico 
geral da família, quando no fim de algum almoço de 
domingo, num restaurante, animado por um copito 
a mais de vinho, o meu Tio-Avô proclamava bem 
alto o seu inevitável “Viva a República”. Recordo, 
também, as cautelas com que os adultos proferiam 
a palavra PIDE, que nunca soube muito bem o que 
era antes da Revolução, bem como as desculpas 
esfarrapadas, que os meus Pais arranjavam sempre, 
para me impedirem de desfilar com os meus colegas 
da escola, no Estádio Nacional, nos dias 10 de junho. 
Hoje que sei o que se passava, compreendo o seu 
medo e, se a coragem não é a ausência do mesmo, 
mas a capacidade de o vencer, e de agir apesar dele, 
orgulho-me de os meus familiares terem todos sido  
corajosos, em maior ou menor grau, e de nunca 
terem pactuado com um regime profundamente 
injusto, e obscurantista.

	 É porque ainda me lembro disto tudo, que vejo 
com particular preocupação o avanço  de correntes 
de extrema direita na Europa, e em Portugal. Partidos 
com este sentido já se encontravam presentes nos 
anos 90, em vários países Europeus, e tiveram a 
capacidade de adaptação às mudanças estruturais do 
pós-guerra fria, tanto que o seu apoio tem vindo a 
aumentar, conseguindo participar em eleições, e até 
pertencer a governos, a partir da mudança de século. 
Além disso, os partidos populistas, e de extrema 
direita aumentaram também a sua representação no 
Parlamento Europeu, sendo que no presente 10% 
dos partidos aí representados, e 13% dos assentos 
parlamentares, pertencem a agrupamentos políticos 
de direita eurocépticos, ou até hostis à democracia.

	 Apesar da multiplicidade de variantes, os 
Partidos de extrema direita centram-se em três 
grandes eixos comuns: o reconhecimento  da 
desigualdade entre pessoas como parte da ordem 
natural, o nacionalismo como base para este 
reconhecimento, e o extremismo. De um modo 
geral, baseiam a sua propaganda no populismo, 
sustentando que a política deve defender a 
vontade do povo, e insurgem-se contra as elites, 
por estas apoiarem valores liberais de humanismo, 
universalismo, e multiculturalismo. Na sua otica, a 
Nação é a unidade primária da organização humana, 
pelo que para se pertencer a um País tem de se aceitar 
os seus valores culturais. Este aspecto aparece, de 
uma forma mais ou menos explicita, associado  a 

uma defesa de homogeneidade étnica nacional, 
que pode dar origem  a discursos mais ou menos 
radicalizados contra tudo o que é “estrangeiro”. 
Alguns autores, como Mudde, chamam a isto 
“nativismo”, uma combinação de nacionalismo 
e xenofobia, que leva a posições anti-imigração, 
anti-Europa, e Anti-Islão, assistindo-se em alguns 
casos ao ressurgimento de anti-Semitismos,  anti-
Maçonismos, e à estigmatização da etnia Cigana.

	 Contudo, existem aspetos que diferenciam  
estes partidos, tais como o grau de extremismo, a 
violência, a relação com o fascismo, a intervenção 
estatal na economia, e o posicionamento no  que 
concerne a política social. Apesar destas diferenças, 
todos têm os mesmos objetivos principais, embora 
com intensidades diferentes, nomeadamente no 
que diz respeito à luta contra a integração Europeia. 
Para isso, empenham-se primeiro em assuntos 
de dimensão sociocultural, como o são o crime, a 
segurança, a imigração, e as Instituições Europeias, 
e deixam para segundo plano questões de ordem 
socioeconómica.

	 Existem diversos fatores subjacentes 
ao crescimento da extrema direita, que se tem 



43

essencialmente apoiado na insegurança económica, 
e na degradação  social das modernas sociedades 
Europeias. A ideia de que o emprego, a habitação, 
e outros beneficios sociais devem ser preservados 
para os nativos, contraposta ao aumento que se 
tem verificado de migrações para países Europeus, 
com o incremento que se lhe encontra associado, 
da diversidade social, cultural, e religiosa, tem 
sido o principal fator de sucesso destes partidos. 
Para aqueles que sofreram com a crise económica, 
os grupos minoritários são os alvos mais fáceis de 
serem culpabilizados pelos problemas  do país, 
sendo negativamente associados, a ilegalidade, 
crime, extremismo, e radicalismo. Daí que a 
propaganda xenófoba, desde tipo de agrupamentos 
políticos tenha vindo a encontrar cada vez maior 
receptividade.

	 Um estudo recente, da organização 
anti-racista HOPE, aponta como causas deste 
crescimento uma maior colaboração 
transnacional, sobretudo através 
da Internet, e fora de partidos 
ou organizações, centrada em 
determinados temas, tais como o 
anti-Islamismo, e o anti-Semitismo, 
relativamente aos quais ajudam a 
propagar a informação. É referido 
no mesmo, que num inquérito 
realizado em cinco países Europeus (Suécia, França, 
Alemanha, Reino Unido, Hungria, Polónia, e Itália), 
25% das pessoas têm sentimentos negativos em 
relação aos muçulmanos, quase 33% têm opiniões 
hostis em relação aos imigrantes, e mais de 33% têm 
uma opinião negativa formada no que concerne aos 
ciganos. Para além destes aspetos, é consensual uma 
profunda desconfiança nas autoridades.

	 Face a esta preocupante evolução da opinião 
pública, e a todos os fatores negativos que se 
perspetivam que o pós-covid e a presente guerra na 
Ucrânia possam trazer, o perigo de um maior avanço 
da extrema direita na Europa é uma ameaça real, 
que não pode, nem deve ser subestimada. E, nesta 
questão, o posicionamento da Maçonaria não pode 
ser ambiguo, face à completa incompatibilidade dos 
Valores Maçónicos com as ideias que sustentam 
estas correntes. Não disse Zorobabel a Ciro, que 
a Ordem tem por pilar a Igualdade ? E, como 
príncipio que se lhe acrescenta, a Fraternidade ? E 
não nos legou o nosso Irmão Andrew-Michael de 
Ramsay a mensagem de que “O mundo inteiro não 

é mais do que  uma República, no qual cada Nação é 
uma família, e cada indivíduo uma criança” ?

	 Nada disto é compatível com o que 
defendem os movimentos de extrema direita. O 
Maçon, é por natureza um Construtor, que não só 
deverá estar sempre situado entre o  Esquadro e o  
Compasso, mas principalmente posicionado junto 
à Ponte construída, e ao Muro derrubado, com os 
pés bem assentes no Pavimento de Mosaico, que no 
nosso Rito simboliza a União de todos os Povos da 
Terra, independentemente de etnias, culturas, ou de 
concepções metafisicas. Só quem viu construír uma 
Ponte poderá compreender a sensação de superação, 
que terão sentido Zorobabel e o seu Povo, quando 
colocaram os barrotes de madeira, que venceram 
o último vão, e lhes permitiram o acesso à outra 
margem, a passagem do Oriente ao Ocidente, do 
Cativeiro à Libertação. Porém, o Maçon do Rito 
Francês, desde que se ajoelhou pela última vez, na 

Cerimónia da sua Iniciação, 
para ser recebido, constituido, 
e reconhecido Aprendiz, é 
também um Cavaleiro, não 
devendo como tal eximir-se 
aos justos combates que se lhe 
apresentem. E nada há mais 
justo do que a defesa da nossa 
Liberdade. Como diz o Ritual 

do Primeiro Grau, um Maçon, enquanto Homem 
Livre, vive e morre de pé. Uma vez Iniciado não 
se subjugará mais a obscurantismos. Por isso, 
deve  também ter como uma das suas divisas “No 
pasarán”!

	 Na apresentação do livro anti-maçónico 
escrito pelo ditador Franco, com o pseudónimo 
de J. Boor, que se  encontra plasmada na contra-
capa do mesmo, é dito que que esta obra trata “...
de todas aquelas questões que colocam mais em 
relevo o que foi a Maçonaria em Espanha, seus meios 
tenebrosos, e os fins porque inconfessáveis, menos 
conhecidos: ódio à Igreja e à Espanha Tradicional”. É 
de todos conhecida a violência que a repressão anti-
maçónica atingiu neste país, durante este regime de 
tão má memória. Por isso, e tendo bem presente que 
a maior lição da História é que a Humanidade não 
aprende com as lições da História, empunhemos 
com firmeza as nossas Espadas, para que não  seja 
dito uma vez mais “Hemos pasado” !

Joaquim Grave dos Santos



44

O SONHO DE ATOSSA
“… pareceu-me ver duas mulheres bem vestidas – uma com luxo persa, a outra numa singela 
túnica grega – ambas muito mais altas que qualquer mulher que viva agora, e de uma beleza 

imaculada, irmãs de uma mesma paternidade. E como pátria, como lar, a uma foi dado o solo 
grego e à outra o grande mundo para além.

Então vi as duas erguer amargas querelas, uma contra a outra…”1

											           Ésquilo, “Os Persas” 

	 Ésquilo, o eupátrida (bem-nascido), natural de Elêusis, o ateniense, 
encontrava-se na falange que se opôs ao desembarque persa na praia de Maratona, 
no ano 490 antes da era vulgar (AEV). Lutou também na Batalha de Plateias, em 479 
AEV, que pôs termo ao sonho persa de conquista da Grécia.

	 Conhecemo-lo hoje principalmente como um dos dramaturgos de referência 
da Grécia clássica, considerado como “pai da Tragédia”, contemporâneo de Sócrates, 
estima-se que tenha escrito mais de setenta peças de teatro, das quais apenas sete 
sobreviveram. Escreveu “Os Persas”, um tema então atual, ao invés do habitual 
tratamento de temas mitológicos ou de passados distantes. Inova ao abrir a peça com 
o chorus, a que se segue a entrada de Atossa, que descreve um sonho.

	 O sonho de Atossa, mãe de Xerxes, atormentada por presságios enquanto aguarda por notícias da 
sorte do seu filho no decurso da segunda invasão persa à Grécia, é a lâmina simbólica sobre a qual Ésquilo 
equilibra o confronto entre dois mundos, entre gregos e xenói, os “outros”.

	 Xenos é uma palavra ambígua, com níveis de interpretação que implicam a avaliação do contexto. 
O xenos é um outro, alguém que está para lá e fora do “nós”. É aquele que não é membro da comunidade 
que o qualifica. Poderá ser membro de uma outra cidade-estado grega. Poderá ser o viajante estrangeiro que 
chega, ou o estrangeiro que se encontra quando se viaja. Poderá ser o viajante que se acolhe. Poderá ser o 
inimigo.
1 Tradução livre.



45

	 É aquele que vive apartado, mas dentro da oikoumene, do mundo conhecido.

	 Quando um humano nasce, provido de instintos básicos que não lhe permitem a sobrevivência 
fora de um grupo social estruturado, recebe como que uma iniciação identitária: é aceite como membro 
do grupo, mas é-lhe dado um nome que o individualiza, a partir do qual ele construirá a sua rede de 
pertenças. Terá uma família, à qual pertencerá, e relacionar-se-á com as outras famílias do grupo, às quais 
não-pertence. Receberá da sua família o seu capital social e o seu capital simbólico, e formatar-se-á pelas 
suas convenções. Por processos semelhantes, por iteração, assumirá o capital social e o capital simbólico 
das outras pertenças – clã, localidade, tribo, nação, confederação. E assumirá as recíprocas não-pertenças, 
perante as quais construirá as alteridades.

	 Quando é que um indivíduo, um outro humano, deixa de ser “um de nós” e passa a ser um xenos? E 
que gradação de xenos? Um xenos com quem se convive e colabora, um xenos que se evita ou se combate, 
mas que, filho simbólico do Sonho de Atossa, é filho da irmã da matriarca primeva fundadora do “nós”? Ou 
mesmo um xenos que simbólica e hiperbolicamente se coloca fora da oikoumene?

	 Todas a fronteiras são campos nebulosos de geometrias constantemente variadas, e é parte da 
vivência humana trilhá-los segundo os mapas do momento.

	 Da Idade das Luzes tomamos toda a vertigem classificatória que tentou descrever e moldar um 
mundo difuso e supersticioso através da racionalidade e do método científico. Lineu é um dos expoentes 
deste processo. Apaixonado pelo conhecimento e pela sistematização, dizia aos seus alunos para colocarem 
tudo em causa, incluindo o próprio Lineu. Era um mestre falível pela sua própria definição de mestria.

	 Dele tomamos os processos e sistemas de classificação das espécies animais e vegetais, e suas 
designações utilizando o latim.

	 Mas os humanos não vivem no equivalente social do vácuo. São frutos dos seus tempos e das 
estruturações e valorações culturais desses tempos.

	



46

	 Lineu ensaiou uma classificação da humanidade utilizando, primeiramente, uma partição de base 
geográfica: América (Vermelho), Europa (branco), Ásia (amarelo) e África (negro). Estes grupos (ainda não 
estabelecidos como “raças”), numa era pré-darwiniana, eram tidos como fixos e imutáveis, com características 
imanentes que gerações seguintes tentaram sucessivamente – e muitas vezes divergente – catalogar. Estas 
catalogações evidenciam visões colonialistas e de posse, sendo hierarquizadas de acordo com os interesses 
do momento. A catalogação do outro como pertencendo a um grupo solidificado numa relação desigual, 
é a primeira iteração da ideia de raça. Um dos expoentes desta iteração foi Louis Agassiz, promotor do 
criacionismo e “racismo científico”, que afirmava que diferentes raças eram originais de diferentes locais, e 
possuíam diferentes características e diferentes habilidades intelectuais. Agassiz desculpava a escravatura 
nas américas pela ideia de que os escravizados meramente ocupavam o seu lugar biológico no universo.

	 A segunda iteração advém da progressiva aceitação das ideias evolucionistas de Darwin, com 
a publicação em 1859 de “On the Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation of 
Favoured Races in the Struggle for Life”, e das deficientes interpretações que ainda hoje perduram sobre a 
obra. A ideia errónea – e não de Darwin – de que a evolução é unidirecional e implica uma hierarquia de 
complexidade, levou a que se pensasse que populações com tecnologias diferentes (para não falar de ideias 
diferentes) estavam em estágios mais primitivos do desenvolvimento humano, e que a permanência nesses 
estágios era derivada de uma biologia menos favorecida.

	 A raça é então um construto paradoxal da Idade das Luzes, das tentativas de sistematização científica, 
e da sua apropriação e adulteração por uma mentalidade colonial que alocava a exploração dos recursos a 
grupos supostamente mais merecedores.
	 No Século XXI temos recurso a conhecimentos e tecnologias – particularmente após a descoberta 
da estrutura do ADN (Watson, Crick e Franklin, 1958) e da conclusão do projecto do Genoma Humano 
(2003) – que nos permitem analisar de outra forma o construto das “raças humanas”.
Podemos aproximar esta questão das com uma pergunta inicial: quão variada é a nossa espécie, homo 
sapiens?



47

	 “Anatomicamente, os seres humanos modernos são uma espécie relativamente jovem (com ≈ 300.000 
anos) com quantidades pequenas de variação genética entre eles.”
	 …
	 “… o normal para a nossa espécie inclui ter pele melânica escura, olhos castanhos e cabelo castanho 
encaracolado. Características derivadas incluem pele mais clara (≈ 10.000 anos), olhos azuis (≈ 6.000 anos), 
e cabelo louro liso (≈ 6.000 anos). No entanto “normal” não tem significado para uma espécie que habita um 
território tão alargado. A seleção natural e a deriva genética têm diferenciado as populações humanas de 
formas que impactam a nossa morfologia e a nossa fisiologia. A diferenciação do genoma é pequena e não 
permite uma classificação não ambígua das populações humanas em raças biológicas. Apesar destes fatos bem 
estabelecidos da variação humana, persiste uma significante confusão associada a noções eurocêntricas do 
normal que no público geral quer em profissões variadas como a prática clínica ou a pesquisa biomédica.”2 
(Graves, 2021)

	

	 Esta visão eurocêntrica tem raiz numa das áreas do mundo com, desde o neolítico, maior mobilidade 
migratória e menor possibilidade de isolamento. Avanços nas técnicas de análise do ADN antigo têm-nos 
permitido estudar a constante mistura das populações europeias, quer por comércio, quer por peregrinações 
religiosas, quer por conquistas.

	 Antropologicamente, o consenso científico é que a nossa espécie não tem raças, de todo. Tem 
pequenas variações regionais vistas num determinado momento, mas que estão em permanente alteração 
devido à elevada capacidade migratória desde sempre, com particular aceleração desde o neolítico.

	 Libertados da ideia de que o construto rácico é biologicamente operativo, voltemos à ideia grega do 
outro, ao xenos. Falamos hoje de xeno+fobia, do pavor do outro, ou mais correntemente, da não aceitação 
do outro. Se o outro não é biologicamente diferente de nós, onde se alavanca a sua apartação? Num 
contexto de globalização crescente, ao cair progressivo das fronteiras geográficas, pode surgir por reação 
um sobrevalorizar das fronteiras simbólicas, que de forma mais combativa podem criar comportamentos 
xenófobos. É natural que uma transição para um pluriculturalismo – que não é uma invenção recente – passe 
por uma competição de ideias e de visões do mundo. É natural que um dado grupo defenda as visões do 
mundo que lhe advieram de heranças baseadas em conquistas que considera civilizacionais. Como exemplo, 
não é expectável que uma mulher que habite o espaço da Europa Comunitária seja sujeita a qualquer 
imposição que não respeite um estrito critério igualitário de sexo ou género.

	 E não precisamos de ir mais longe do que o Sonho de Atossa para termos a base de construção do 
diálogo: duas irmãs, da mesma paternidade.

	 Terminando com um exemplo para reflexão sobre discursos correntes que tentam reabilitar as 
conceções de raças, e inerente racismo, falando “purezas raciais”, e do português caucasiano [sendo que 
a única definição possível de caucasiano seria a de quem nasceu no Cáucaso, que, sendo um ponto de 
passagem, daria indivíduos muito diferentes consoante o enquadramento temporal]:
2 Tradução livre.



48

	 Resultados da análise de ADN autossomal de um português dito nativo, identificado como 
“caucasiano”. Fonte: myheritage.com (reproduzidos com consentimento expresso).

 

Grelha de leitura, cruzada e complementada com outras bases de dados e estudos:

	 1. Origem matrilinear mesolítica ibérica, com origem patrilinear da idade do bronze 
	     derivada da conquista dos yamnaya (estepe pôntico-cáspia).

	 2. Império romano.

	 3. Invasões islâmicas, Califado de Córdoba (amazigh / bérber).

	 4. Invasões viking das ilhas britânicas.

	 5. Escravatura setecentista de origem nigeriana.

	 6. Guerra peninsular (invasões napoleónicas; origem britânica).

	 Seria útil, e mesmo de grande entretimento, que as personagens que advogam ideias arcaicas sobre 
componentes raciais sequenciassem o seu ADN e, publicamente, o mostrassem para discussão. E que 
refletissem sobre o Sonho de Atossa, e as razões pelas quais falamos da Grécia Clássica e não da “Grécia 
Arcaica”.



49

	 Termino com duas leituras recomendadas:

The Mismeasure of Man Revised and Expanded 
Edition (1996)
Stephen Jay Gould
Editor:		 W. W. Norton & Company (1996)
Língua:		  Inglês
Capa mole:	 448 páginas
ISBN-1:		  0393314251
ISBN-13:	 978-0393314250

Superior: The Return of Race Science (2019)
Angela Saini
Editor:		 Beacon Press (2019)
Língua:		  Inglês
Capa dura:	 256 páginas
ISBN-10:	 0807076910
ISBN-13:	 978-0807076910

José Herculano Paulo

Bibliografia resumida:

Calame, Claude. “Facing Otherness: The Tragic Mask in Ancient Greece.” History of Religions 26, no. 2 
(1986): 125–42. http://www.jstor.org/stable/1062229.
Aeschylus. The Persians. Translated by Janet Lembke and C. John Herington. The Complete Aeschylus: 
Volume II: Persians and Other Plays (Greek Tragedy in New Translations). New York: Oxford University 
Press, 2009.
Graves JL Jr. Human biological variation and the “normal”. Am J Hum Biol. 2021 Sep;33(5):e23658. doi: 
10.1002/ajhb.23658. Epub 2021 Aug 3. PMID: 34342914.



50

Arte
por David Kessel

52



51

O MAÇON E O FUNDAMENTALISMO RELIGIOSO
	 Um amigo Inglês, um pouco mais velho que 
eu, disse-me certa vez numa conversa: “pode hoje 
parecer impossível mas nós (os britânicos) nos anos 
60, 70 e 80 tínhamos um medo intenso, omnipresente 
e real do holocausto nuclear”. Quando esta conversa 
ocorreu, há alguns anos, estávamos longe de 
pensar que esse espectro apocalítico iria regressar 
em força. No entanto – distante ainda dos eventos 
contemporâneos da Guerra na Ucrânia - essa 
afirmação fez-me refletir naquele que foi o medo 
mais intenso, omnipresente e real da minha vida 
adulta: o terrorismo religioso. 

	 Nas primeiras duas décadas do Séc. XXI, 
com especial intensidade após o 11 de Setembro de 
2001, a psique ocidental tem vindo a ser moldada 
pela fobia do extremismo religioso, em especial do 
fundamentalismo Islâmico.
 Os atos de violência religiosa no nosso Século – 
tanto os vividos na Europa perante os nossos olhos, 
como os vividos pelas massas anónimas no médio 
oriente – foram inúmeros e afetaram a vida de 
milhões de pessoas. 

	 Mas não podemos, nem devemos, esquecer-
nos que o fundamentalismo religioso é tão antigo 
como a humanidade e que não é circunscrito ao 
Islão, mas, pelo contrário, está presente em todas 
as expressões de religiosidade do Homem. O Islão 
é apenas contexto mais próximo e o pretexto mais 
óbvio. Mas não é o único e, bem vistas as coisas, 
talvez não seja o pior.  

	 Por essa razão, para evitar a tentação, 
normal, mas indesejável, de gastar páginas a falar de 
eventos concretos e assassinos concretos e vítimas 
concretas, proponho uma abordagem diferente. 
Espero que o leitor esteja disposto a empreender 
comigo uma viagem não pelos campos lavrados e 
férteis, mas monótonos, do discurso jornalístico, 
mas sim pelas encostas agrestes e montanhosas 
do pensamento livre e especulativo. Haverá mais 
pedras no caminho, é certo. Os caminhantes podem 
perder-se ou mesmo tropeçar de quando em vez. 
Mas asseguro o meu companheiro de viagem: o 
ar no topo da montanha será mais límpido e de lá 
veremos mais longe.

© Steve McCurry - Woman feeding doves near the Blue Mosque, 1991



52

FUNDAMENTALISMO – PENSAMENTO E 
AÇÃO 

	 Mas o que é um fundamentalista? Bem, 
numa primeira definição, um fundamentalista 
será qualquer pessoa cuja opinião sobre um 
qualquer assunto seja determinada pela perceção 
do próprio ou de terceiros de que essa opinião ou 
atitude é próxima da sua origem histórica ou das 
suas raízes filosóficas. Um sinónimo do adjetivo 
“fundamentalista” poderia bem ser “radical” (na 
verdade, vamos ao longo deste artigo, usá-los como 
tal).
Em abstrato, um pensamento radical não é 
necessariamente mau ou falso. 
Ele apenas obedece à ideia 
(real ou construída) de que é 
coerente com uma certa origem 
histórica e uma determinada 
raíz ideológica.    

	 O problema é que, na 
maioria das vezes, a ideia de 
ligação a uma origem histórica 
tem associada uma convicção de 
que essa ligação torna a opinião 
mais válida, mais verdadeira 
e em geral, mais pura. Mais 
pura precisamente porque que 
se encontra mais próxima da 
origem. 

	 Assim, aquele que 
perceciona a sua opinião 
como mais pura, afirma-a e defende-a com mais 
intensidade. Noutras palavras, entende-a como 
mais absoluta.
É neste momento, que chegamos ao sentido 
moderno mais comum da palavra fundamentalista 
ou radical: é aquele cuja opinião é entendida pelo 
próprio como mais válida, mais verdadeira, mais 
absoluta e que por isso, em regra, exclui todas as 
opiniões diversas.

	 Mas temos, pois, que arriscar uma conclusão 
imediata: o fundamentalismo não é exclusivo do 
pensamento religioso. Pelo contrário, ele é uma 
possibilidade em qualquer área do pensamento 
humano. Há fundamentalismo ou radicalismo 
político, ideológico, filosófico, entre muitos outros.
 
	

Mas será que o facto do radicalismo se referir ao 
pensamento religioso, o torna em algo de diferente? 
Noutras palavras, será que o radicalismo religioso 
tem alguma característica definidora que o torne 
distinto e – quem sabe – mais perigoso ? 

	 Embora não exista consenso doutrinal 
sobre o que constitua uma religião, há algumas 
características que, de forma extremamente 
simplista, geralmente se apontam como definidoras:
Em primeiro lugar, a crença numa Realidade 
Última, que transcende o mundo físico e social 
(que constitui o credo ou sistema doutrinal), e 
depois um conjunto de respostas humanas ao modo 

como essa Realidade Última é 
experimentada e interpretada 
(que constitui um caminho, um 
estilo de vida ou um conjunto 
de regras de ação).

	 Tomando por boa esta 
breve enunciação de pontos 
característicos, vemos que a 
religião afirma a existência 
de uma “Realidade Última” 
transcendente (senão em 
relação à existência humana, 
pelo menos em relação à 
experiência comum) que é 
profunda e absoluta. 

	 A religião é tudo isso, mas 
mais: ela suscita respostas 
humanas radicais, porque 

o sistema de crenças que a sustenta surge como 
resposta às duas mais importantes e angustiantes 
questões da humanidade: “porque estou aqui?” e 
“como devo viver a minha vida”?   

	 Por esta razão, porque a religião é afirmação 
de uma Realidade Última, verdadeira e absoluta, 
ela cria – por definição – um pensamento que é 
fundamentalista e que exclui os restantes. Se assim 
não for, ou a Realidade não é Última ou a crença 
nela não é total.   

	 Mas na religião, a um sistema doutrinal ou 
de pensamento acresce uma resposta humana: um 
conjunto de regras de conduta o que é dizer, de ação. 
Eis, pois, dois elementos distintos, mas inseparáveis: 
uma crença e uma ação coerente com essa crença. 

52

Francis Bacon - Study after Velásquez’s Portrait of Pope Innocent X, 1953



53

	 Assim, quando falamos de fundamentalismo 
religioso, estamos a falar não apenas de uma opinião 
que se assume como verdadeira e absoluta, mas 
também da ação que se lhe segue e a espelha.

	 Quando essa ação é objeto de censura social 
e tem consequências danosas para a integridade 
de bens ou viola direitos de pessoas – porque 
atenta contra a sua liberdade, integridade física ou 
mesmo vida - chamamos-lhe violência religiosa. 
Naturalmente, em sentido comum utilizamos 
as expressões fundamentalismo, radicalismo ou 
extremismo para designar os elementos doutrinais 
(de pensamento) que fundamentam a violência 
religiosa, que é uma ação exterior. 

	
	
	 Aqui é preciso realizar uma precisão: é 
nossa convicção que o pensamento religioso é - por 
definição – dogmático. Nesse sentido (e apenas 
nesse) ele é sempre fundamentalista ou radical 
porque, se aceite plenamente, exclui todos os 
outros. Em todo o caso, isso não quer dizer que as 
construções que se vão fazendo surgir à sua volta, 
não sejam exercícios de salutar ceticismo ou de 
pensamento crítico. E de maneira nenhuma quer 
dizer que as atitudes que emergem das crenças 
religiosas sejam inevitavelmente más ou nocivas. 
Elas apenas são – se forem plenamente coerentes 
com o pensamento religioso – acríticas, porque a 
sua causa doutrinária não pode ser questionada.

A LIBERDADE RELIGIOSA

	 Um dos grandes triunfos civilizacionais do 
Iluminismo foi a conquista da liberdade religiosa 
enquanto Direito Humano Universal. Hoje, o direito 
à liberdade de religião ou convicção é um Direito 
Humano fundamental reconhecido em todos os 

principais tratados de Direitos Humanos. O artigo 
18.º da Declaração Universal dos Direitos Humanos 
(DUDH) adotada pelas Nações Unidas em 1948, o 
artigo 18.º, n. 1 do Pacto Internacional sobre Direitos 
Civis e Políticos de 1966 (PIDCP) e o Artigo 9.º, n. 1 
da Convenção Europeia para a Proteção dos Direitos 
Humanos e Liberdades Fundamentais 1950 (CEDH) 
garantem a liberdade de pensamento, consciência e 
religião. Todos esses três artigos afirmam que isso 
inclui a liberdade de mudar de religião ou convicção 
e a liberdade de, sozinho ou em comunidade, em 
público ou em privado, manifestar sua religião ou 
convicção, através da adoração ou culto, do ensino, 
das práticas e do cumprimento de ritos religiosos.
	
	 De acordo com a dogmática do Direito 
Internacional dos Direitos Humanos, a liberdade 
de religião ou convicção tem dois elementos 
fundamentais. O primeiro deles é o direito à 
liberdade de pensamento, consciência e religião, o 
que significa o direito de ter, manter ou mudar a 
religião, crença ou convicção. Trata-se de um direito 
absoluto, isto é, que não pode ser restringido sob 
nenhuma circunstância. 
O segundo elemento é o direito de manifestar a sua 
religião, crença ou convicção o que, de acordo com 
os artigos 9.º, n.2 da CEDH e 18.º, n.3 do PIDCP, 
pode ser restringido, mas somente se essa restrição 
estiver prevista na lei e for necessária (o Artigo 9.º, 
n. 2 da CEDH acrescenta aqui “numa sociedade 
democrática”) para a prevenção da criminalidade, 
proteção da segurança nacional, segurança pública, 
saúde ou moral pública, ou para a proteção dos 
direitos e liberdades de terceiros.

	 	
	 	

People’s Front of Judea, still do filme dos Monty Python: 
The Life of Brian, 1979 



54

	 Como claramente se pode perceber, não 
pode – nem deve – haver quaisquer limitações ao 
pensamento, consciência ou ao direito de optar e 
aceitar qualquer credo ou filosofia. As limitações 
encontram-se naquelas que são as exteriorizações 
físicas desse pensamento e que contendem com 
terceiros, isto é, naquelas ações que representam 
violações de Direitos ou Liberdades que se 
consideram mais importantes.
 
	 Assim, não incumbe aos Maçons – exceto na 
medida em que eles são cidadãos com os mesmos 
deveres públicos de quaisquer outros – prevenir 
atos criminosos, nem tão pouco reprimir ou punir a 
violência religiosa. Esse é o papel das polícias, forças 
de segurança e dos tribunais.   

	 A luta da Maçonaria também não é, 
como alguns parecem acreditar 
ainda hoje, uma luta contra a 
religião. Não temos dúvidas 
sobre a utilidade da religião nas 
sociedades modernas, inclusive 
nos contextos mais secularizados 
ou até laicizados; 

	 Pelo contrário, o papel 
específico do Maçon é combater 
o fanatismo e o pensamento 
dogmático. E essa é uma luta que 
se desenvolve no domínio das 
ideias porque o problema existe no domínio das 
ideias. No entanto, o que seja esse combate não é 
unívoco. 

	 A afirmação de Alain de BOTTON, no seu 
livro de 2011 Religião para Ateus, Um guia para 
não crentes sobre as utilizações da religião, de que 
“a pergunta mais entediante e improdutiva que se 
pode fazer sobre uma religião é se ela é verdadeira”, 
não nos parece especialmente adequada ao nosso 
contexto.
 
	 Num contexto de não crença, em que a 
resposta sobre a verdade de uma religião já está 
dada à partida, então sim – a única questão é a da 
utilidade da religião.

	 Porém, num contexto de livre pensamento 
(que admite a crença e a não crença como 
possibilidades), a pergunta mais importante é 
precisamente aquela que versa sobre a Verdade.

	 É a pergunta que se faz duplamente: qual é 
a Verdade? e o que é a Verdade? É a questão que, 
na busca do Verdadeiro, se questiona sobre a sua 
existência objetiva e ao mesmo tempo sobre a 
possibilidade de a conhecer.

	 É que, independentemente da opinião 
de BOTTON, a Verdade tem consequências. Ou 
melhor dizendo… a ideia que um homem faz sobre 
a Verdade, tem consequências. Pode motivá-lo a 
matar e pode levá-lo a morrer. 

	 Qual o papel do Maçon no âmbito desta luta 
pela Verdade?  

A LUTA SOBRE A VERDADE E A 
TOLERÂNCIA
 
	 Como vimos, a opinião 
fundamentalista e fanática 
caracteriza-se pela sua formulação 
absoluta, exclusiva e intolerante. 
Corresponde a uma visão 
dogmática e terminal da Verdade. 
Estamos, pois, no domínio 
das certezas absolutas, finais, 
justificativas e justificadoras. O 
limite do pensamento que não 
admite contradição ou argumento 
contrário.  

	 Se assim é, o pensamento fundamentalista 
contém em si a semente da ação fundamentalista e 
quem sabe da violência religiosa. 

	 Não há nada mais perigoso do que um 
homem que pensa conhecer a Verdade e que não 
admite dialogar.

	 No entanto, o dogmatismo não é todo igual. 
Uma pessoa pode pensar que conhece a Verdade, 
mas igualmente admitir – porque a Verdade 
transcende de tal forma o conhecimento humano – 
que ela é impossível de apreender completamente, 
ou mesmo que outras pessoas a possam conhecer 
fragmentariamente. No domínio religioso, eu posso 
entender que Deus existe (e portanto ser deísta) mas 
considerar que o conhecimento pleno de Deus não 
é possível (e portanto ser agnóstico). São respostas 
a perguntas diferentes: o que é a Verdade? e posso 
conhecer plenamente a Verdade?. 



55

	 O fanatismo fundamentalista e radical 
apenas existe em pleno quando alguém responde às 
duas perguntas com certezas absolutas. 

	 Como deve então o Maçon combater estas 
certezas absolutas? Alguns argumentam que a 
forma essencial de combater o dogmatismo é com 
um ceticismo radical.
Mas essa resposta incomoda-me. Senão repare-se: 
ceticismo RADICAL. Respondemos à radicalidade 
com radicalidade. Somos fundamentalistas do 
ceticismo e do relativismo. Cruzados da dúvida 
permanente, Jihadistas da incerteza.  

	 O contrário de fundamentalismo (enquanto 
certeza absoluta) não é ceticismo (a dúvida absoluta). 
O contrário de dogmatismo – no nosso contexto - é 
a tolerância.

	 Esta palavra é perigosa e incómoda (tanto 
para os dogmáticos como para os céticos). Muitas 
vezes se fala dela como a obrigação de aceitar conviver 
com visões da vida com as quais não concordamos. 
Os céticos dizem que não é suficiente, que não 
é uma verdadeira aceitação nem uma igualdade 
plena. Os dogmáticos afirmam – nas palavras de 
Charles Chaput, Arcebispo de Filiadélfia: “we need 
to remember that tolerance is not a Christian virtue. 
Charity, justice, mercy, prudence, honesty — these are 
Christian virtues”.

	 A realidade é que tolerância resulta de 
um juízo negativo prévio. Não somos chamados a 
tolerar uma coisa de que gostamos, aceitamos ou 
celebramos… apenas coisas que desprezamos. Na 
essência, tolerar significa suportar algo doloroso. E 
ninguém o quer, naturalmente, fazer. Na verdade, os 
dogmáticos não querem aceitar conviver com uma 
visão que não seja a deles e os céticos não querem 
aceitar uma visão que se afirme como absoluta, e 
que portanto, também não é a deles.

	 No entanto, no domínio das ideias sobre 
a Verdade, sobre a existência de uma Realidade 
Última, sobre a razão de ser da existência e do destino 
de cada um, não há uma resposta que seja única, 
consensual ou universal… há repostas tão variadas e 

tão contraditórias como o número de homens sobre 
a terra.  Não há aceitação plena possível. Como 
dissemos, por definição, o pensamento religioso 
é dogmático e fundamentalista. Mas ele pode ser 
tolerante.
	 No domínio das ideias, as religiões 
podem afirmar formulações que se aceitam como 
verdadeiras e universais. Até podem excluir a 
validade de outras visões da realidade. Podem não 
as aceitar…. Mas têm de as tolerar. 

	 E esse compromisso de tolerância é o 
verdadeiro caminho. Afirmá-lo é o combate da 
Maçonaria. No nosso contexto, devemos pugnar 
pelo pensamento livre, descomprometido, livre 
de constrangimentos. Devemos convencer a 
Humanidade a pensar e a levar as possibilidades 
da razão até ao seu limite. Aí, quando a razão ou 
o conhecimento ou a experiência encontram a 
fronteira que todo o homem lúcido tem de aceitar, as 
opiniões tornam-se difíceis de contradizer e as visões 
da realidade tornam-se difíceis de compatibilizar. É 
nessa linha vermelha que é importante não afirmar 
uma radicalidade oposta, mas estender a mão da 
tolerância. 

	 Como defendia pioneira e lucidamente Reza 
Aslan, a única forma de ganhar esta triste, mas 
inevitável “Guerra Cósmica” de visões contraditórias 
e extremadas do Mundo é recusar-se a travá-la.
 
	 É recusar-se a travar uma luta sobre a 
Verdade, mas aceitar combater em defesa da 
tolerância. 

	 Concordar em travar essa luta é difícil. 
Ela implica olharmos o outro (mesmo aquele que 
odiamos) de forma especial: como um igual. No 
entanto, desejar a tolerância é desejar um mundo 
onde todos partilham do direito à Felicidade e 
podem, em liberdade, trilhar o seu percurso de 
busca de sentido, encontrando o Belo, o Justo e 
quem sabe… o Verdadeiro.

João Martins

BIBLIOGRAFIA CITADA: 

ASLAN, Reza (2009), How to win a cosmic war, Londres: William Heinemman;
BOTTON, Alain de (2019), Religião para Ateus, Um guia para não crentes sobre as utilizações da religião (4.ª edição portuguesa), Lisboa: D. Quixote (original 
publicado em 2011)



56

												                 	RITO FRANCÊS

RITO FRANCÊS
ONTOLOGIA DE UM RITO

	 Falar sobre o Rito Francês, num trabalho 
que se pretende breve, constitui sem sombra de 
dúvida um enorme desafio. Como sintetizar, em 
poucas páginas, uma História tão rica, que se 
explana por mais de 300 anos de prática Maçónica, 
desde a fundação da primeira Grande Loja até à 
atualidade? Tudo isto porque não esqueçamos que 
o Rito Francês, embora Moderno, é o que tem raízes 
mais antigas.

	 Se o tempo não chega para a História, será 
então melhor não falar de História. Sobre este 
assunto muito tem  sido escrito, nomeadamente 
pelos Irmãos Ludovic Marcos, Pierre Mollier, e 
Cécile Révauger, encontrando-se disponível uma 
vasta bibliografia, cuja leitura vivamente aconselho. 
A História é importante, é o Esquadro que delineou 
o Rito. É o que moldou as suas formas rituais, 
assentes em bases simbólicas, que se têm mantido 
quase invariáveis desde meados do século XVIII, 
conferindo-lhe o seu caráter Tradicional. Para 
compreender bem as Cerimónias do Rito Francês, 

a abordagem estritamente simbólica revelar-se-á 
sempre insuficiente, se não for acompanhada 
da indispensável compreensão dos paradigmas 
Históricos, que geraram os textos e as práticas, 
que lhes dão corpo. Se, no geral, muitas vezes a 
Maçonaria não  se explica por si própria, no caso 
particular do Rito Francês, este aspecto verifica-se 
de sobremaneira, e tem vindo a ser determinante na 
evolução das suas formas ritualísticas.

	 Dada a brevidade desejada para este 
trabalho, pragmáticamente, não percorrerei pois 
essa via traçada. Optei antes, nesta curta reflexão, 
por tentar  abrir o Compasso, e partilhar convosco 
algumas ideias relativamente às  Bases Filosóficas 
do Rito Francês, nas quais assenta a sua permanente 
Modernidade. Pensemos então um pouco, e 
em  conjunto, sobre a sua ontologia, procurando 
encontrar respostas para as questões:

“O que é que é o Rito  Francês ? Qual é a sua 
especificidade ? Qual é a sua essência ?”



57

	 Todas as correntes de pensamento 
transportam sempre marcas identitárias das suas 
épocas fundacionais, ou de determinados períodos 
que se tenham vindo a revelar particularmente 
importantes na sua evolução. O Rito Francês, 
naturalmente, não constitui excepção nesta matéria.

	 A História da Humanidade assenta num 
eterno  combate pela Liberdade, pela emancipação 
de todos os jugos, nomeadamente os impostos pelas 
morais religiosas, e sociais. Estas sempre tenderam 
a privar os homens da sua liberdade de pensamento, 
interditando-lhes pensarem por eles próprios, e de 
agirem de acordo com a sua razão, e os seus desejos. 
Se antes da Era de Péricles todas as civilizações 
antecedentes se ordenaram com base numa palavra 
suposta divina, suportada por mitos, o século de 
ouro Ateniense, inspirado por Filósofos como 
Sócrates e Platão, constituiu a primeira experiência 
de busca de uma palavra humana, pela substituição 
do Oráculo pela Ágora, local priveligiado de debate 
sobre tudo o que interessava à Pólis. Foi a primeira 
vez, na História da Humanidade, na qual o Logos 
se sobrepôs ao Mithos, e em que as decisões dos 
homens deixaram de ser determinadas por supostas 
vontades dos Deuses. 

	 Esta breve aventura de emancipação do 
Pensamento Europeu foi interrompida por um longo 
obscurantismo, imposto pelos fanatismos religiosos 
monoteístas, nos quais um Deus único, omnipotente 
e vingador, ditava o comportamento humano 
através de Livros Sagrados, que seriam objeto de 
uma revelação, e fontes de inspiração de ortodoxias 
incontestáveis, nas quais residia realmente o poder. 
Era a palavra divina, que vinha do Alto, e que se 
convertia em palavra oficial, em Verdade imposta, 
que sufocava o pensamento, e limitava a ação. Morais 
1 Chomier, Gérard “Le Rite Français, ses fondamentaux, sa philosophie”, Collection Pollen Maçonnique, Conform édition, Paris, 2020.

sociais opressivas e inigualitárias, guerras religiosas, 
perseguições, estancamento do conhecimento, 
foram as consequências lógicas da perda da palavra 
humana, substituida por uma palavra exterior ao 
homem. Foram séculos e séculos de trevas, nos 
quais pensar era uma das coisas mais perigosas, que 
um ser humano podia fazer.

	 Só no século XVIII, que viu também nascer 
a Maçonaria Especulativa, devido às “Luzes” e à 
Revolução Francesa, a palavra humana voltou a 
substituir-se à palavra divina, criando espaços 
de liberdade para que o homem, pela via de um 
pensamento próprio, fundado na razão, nos 
conhecimentos, e na sua vivência sobre a terra, 
se pudesse emancipar. Esta libertação inscreve-
se num processo que encontra a sua essência na 
aquisição do direito, que se converte mesmo em  
dever, de pensar. É o “Sapere Aude”, o “Ousa Pensar” 
Kantiano, que ilustra perfeitamente o espirito 
das  “Luzes”, e que convida o homem  a usar o seu 
próprio entendimento, a razão, numa busca das 
verdades, que não é mais do que a procura de uma  
aproximação à realidade.

	 O Rito Francês, estruturado em 1786 por 
Irmãos que eram, ideologicamente, Iluministas 
Radicais, é pois um Rito de liberdade, de livre 
pensamento e de livres pensadores, orientado para 
uma  reflexão comum, na qual o Maçon estimula 
o seu sentido critico pela confrontação das suas 
opiniões com as de Irmãos ou de Irmãs que poderão 
pensar de uma forma muito diferente da sua, numa 
dupla demanda de conhecimento do mundo, e de 
si próprio. É nesta duplicidade da procura, que 
reside a essência do Rito Francês, um Rito terreno 
que pretende a emancipação do homem pela 
sua maior Humanização, e no qual a palavra será 
sempre imanente, e não transcendente. Assim, 
conforme é referido pelo Irmão Gérard Chomier 
no seu recente livro1, os Maçons do Rito Francês 



58

encontram na horizontalidade as metas para a sua 
progressão. Contrariamente aos Irmãos e Irmãs 
dos Ritos Deístas, que procuram “chegar mais alto”, 
eles satisfazem-se por “ir mais longe”, em busca do 
Universo que os rodeia e de si próprios.

	 Outro momento histórico marcante para o 
Rito Francês aconteceu em 1877. No “Convent” do 
Grande Oriente de França, por proposta do Irmão 
Frederic Desmonds, foi retirada da Constituição 
da Obediência a obrigação de crença num Deus 
revelado, e na Imortalidade da Alma para se poder 
ser Iniciado, consagrando-se, pois, o princípio da 
Plena Liberdade de Consciência. A Maçonaria, assim 
entendida, considera as conceções metafisicas como 
sendo do dominio  exclusivo 
da apreciação individual dos 
seus membros, recusando-se 
a toda a afirmação dogmática. 
Esta evolução de pensamento, 
contextualizada no periodo 
emergente da IIIa Républica 
Francesa, nascida tanto nas 
cinzas da Guerra Franco-
Prussiana e da Comuna de 
Paris,  como do avanço de 
correntes positivistas e de 
livre-pensamento, trouxe 
para a Maçonaria, e para o 
Rito Francês, o conceito da 
Laicidade, enquanto fronteira 
de separação de um domínio 
público adogmático,  comum 
a todos os homens, e de um 
domínio privado relativo 
às crenças e concepções 
filosóficas de cada  um. Também a Sociedade Civil 
se tornou laica, passando as instituições  a terem 
o  dever  de preservar os Cidadãos de todas as 
formas de intolerância, pela criação de um espaço 
comum neutro, no qual a Liberdade de Consciência 
de cada um é garantida, e onde não são admitidos 
cléricalismos.

	 Em consequência, no Rito Francês, 
exceptuando algumas versões mais revivalistas 
das práticas do  séc. XVIII, Grande Arquiteto do 
Universo, interpretações religiosas dos símbolos, e 
importações de correntes de Esoterismos Ocidentais, 
não se encontram mais nos seus Rituais. Tal sucede 
uma vez que se considera que a palavra do  homem 
é autosuficiente para ditar o sentido da nossa 

existência, e da nossa Obra Maçónica. O Maçon 
torna-se, pois, Sujeito da sua palavra, e da sua vida, 
e busca a sua emancipação numa Sociedade mais 
justa, na qual ele é Cidadão empenhado e ativo. 

	 Este despojamento de toda uma panóplia 
Alquímica, Cabalística, Teosófica, Martinista, que 
está presente noutros Ritos, não torna o Rito Francês 
“mais pobre”, ou  “menos simbólico”. O que lá não está, 
é porque não faz lá sentido. E a busca de sentido, de 
um sentido que cada um encontra por si próprio, 
é precisamente uma das grandes ferramentas que 
caraterizam  o percurso iniciático no Rito Francês, 
e reforça a sua princípal especificidade, que é a de 
se ter mantido “puro”, sem grandes importações 

simbólicas de outros Ritos.

	O Rito Francês vai, pois, 
“do Outro ao Outro”, bem 
na  horizontal, e tem por 
caraterísticas fundamentais 
a sobriedade, e a humildade. 
Neste percurso recusa-se a 
“Simbolatria”. Os Simbolos 
não  são entendidos como 
objetos  sagrados, nem 
portais  de acesso a realidades 
transcendentes, mas sim 
como um microscópio 
através do qual o Maçon 
observa o Mundo, sob uma 
luz específica, e um ângulo 
particular.

	Sei que vários  dos leitores 
fizeram, até agora, o seu 

percurso iniciático trabalhando no Rito Escocês 
Antigo e Aceite, Rito maioritário na Maçonaria 
Portuguesa, onde tudo é mais explicito. Compreendo 
se me disserem, ao princípio,que esta sobriedade 
vos choca, que parece que falta alguma coisa. 
Apenas vos posso dizer, do meu percurso pessoal, 
que ao fim de algum tempo esta austeridade, que 
chega ao ponto de levar a que a progressão no Rito 
conduza a  maior despojamento dos paramentos, 
começou a fazer-me sentido. Tal sucedeu quando, 
fruto da minha vivência Maçónica neste Rito, 
passei a valorizar, verdadeiramente, a Humildade, 
enquanto fator essencial  de Aprendizagem e de 
escuta  do Outro. Foi aí que passei a priveligiar a 
Beleza desta Virtude, que a decoração  do Templo 
em Rito  Francês pretende suscitar, relativamente 



59

à Beleza da forma da decoração da Loja utilizada 
por outros Ritos, menos despojados. Já os nossos 
Irmãos do séc. XVIII diziam que “O melhor adorno 
para o Templo é o das Virtudes”, expressão esta que 
justifica bem a austeridade do Rito Francês, no qual 
o dever é estruturante, pois vimos em Loja para 
“combater as nossas Paixões, submeter as nossas 
vontades, e fazer novos progressos em Maçonaria”, 
como é referido na Instrução do 1º Grau dos nossos 
textos fundacionais2. 

	 E, imaginar o que não está aparente, não é, 
também, muito mais exigente, e intelectualmente 
mais estimulante, do que, simplemente, ver ? Não 
2  “Le Régulateur du Maçon”, Hérédon, L’An de la G:. L:. 5801

será sempre mais divertido darmos asas à nossa 
imaginação, e disfrutarmos da imaterialidade dos 
Simbolos, colocando-os onde devem realmente 
sempre estar, bem dentro de nós ? É aí que eles nos 
fazem verdadeiramente falta, para  compreendermos 
melhor o mundo e a nós próprios, e nos podermos 
aperfeiçoar, enquanto Pessoas e Cidadãos. É também 
aí, que eles nos dão coragem para lutarmos para que 
esta palavra humana, que  se substituiu à Divina, 
não possa mais ser perdida.

Joaquim Grave dos Santos

Arthur Groussier



60

												                 	Portuga  entre Co unas
O Bigode de António José de Almeida

	 Era uma característica dos tempos da Iª República o uso de bigodes farfalhudos, conferindo ao seu 
utente uma expressão austera e consciente, ao contrário dos dias de hoje em que a estratégia é parecer mais 
novo e não mais sábio.

	 António José de Almeida não era exceção, aliás, pode dizer-se até, segundo os aspetos que considero 
essenciais e que a seguir se referem, ter dado um bigode a todos os seus contemporâneos republicanos e não 
só.

  

	 Reconhece-se António José de Almeida também por ser um grande Republicano.
Todos os anos quando visito e deposito uma coroa de flores com outros maçons no 5 de Outubro, junto da 
sua estátua na Avenida de António José de Almeida, surgem duas questões: conhecer a sua vida política e a 
razão de ter sido erigido tal monumento após a sua morte e durante a ditadura.
	 Nesta exposição não é fácil ser sucinto, porque toda a sua vida foi plena de atividade profissional 
e política. Todos os comentários e textos que coligi de vários autores e que a seguir vos apresento são um 
resumo dos aspetos que, por mim, considero essenciais para uma aproximação às ansiadas respostas e que 
não dispensam um estudo mais profundo.

	 Médico, nascido em Vale da Pinha, Penacova, em 1866, faleceu em Lisboa, a 31 de outubro de 1929. 
Foi um importante ativista do movimento republicano português e maçon. Esteve envolvido na Revolução 
de 5 de Outubro de 1910, que viria a instaurar a República.

	 No início da sua vida política, enquanto estudante, logo no primeiro ano da vida académica, 
defendeu ferozmente os seus ideais republicanos, tendo, inclusivamente, sido preso várias vezes. Este 
combate perdurou sempre durante toda a vida.

Pintura de Henrique Medina, 1932 
(Museu da Presidência da República)



61

	 Durante o tempo académico, publicou em 23 de Março de 1890, no jornal da Academia, o “Ultimatum”, 
o artigo Bragança, o Último, que não deixo aqui de reproduzir por ser, em meu entender, de abrangência 
reportada à ética, laicidade do Estado, e contra grupos ideológicos que hoje conotamos de índole de extrema 
direita ou antirrepublicanos, mas principalmente contra o regime monárquico do Rei D. Carlos1, que ora 
merece referência:

“Não se encontra em ponto algum do país um único homem, ou seja católico ou protestante, 
monárquico ou republicano, padre ou secular, bacharel ou sacristão, ou faça parte da nobreza ou 
pertença à plebe, que perante a lei não seja responsável.
Donde se conclui que El-Rei D. Carlos de Bragança não é um homem! […] Donde se conclui que 
El-Rei D. Carlos de Bragança é um animal! […]”2.

“Admitindo que se faça a revolução – porque é preciso que a revolução se faça – e porque nos achamos 
apetrechados para ela pela raiva e pela dor, à certa que aquele figurão não pode ficar eternamente 
no paço de Belém, ruminando nostalgicamente a lista civil que ele apelida de insignificância no seu 
egoísmo de rei. […] Entendendo pois que o melhor será, quando os canhões começarem aos urros e 
quando o sangue principiar a correr, metê-lo numa das gaiolas centrais do Jardim Zoológico, fazer-
lhe aí uma cama de palha e deixá-lo ficar muito tranquilo e muito descansado.”

	 Exerceu medicina durante sete anos e mais, designadamente em S. Tomé3 a partir de 1896 onde 
deixou a sua influência humanista lutando pela melhoria das condições de vida da população. Promoveu 
a Associação Pró-Pátria destinada a ajudar a repatriação dos colonos europeus, construiu um sanatório 
entre outras ações. A permanência nesta colónia não impediu a colaboração com a imprensa republicana 
designadamente com o jornal República em Coimbra e O Paíz em Lisboa.
	 Seguidamente, não obstante a continuidade dos seus estudos ainda em Paris, abrandou a carreira 
médica para se dedicar a tempo inteiro à política, que aliás, como referido, nunca foi alheio. Foi ainda em 
Paris em 1904 que publicou no jornal O Debate, a exortação da propaganda revolucionária e a palavra como 
arma de combate4:

“Os factos são necessários e não há ninguém que os não reclame. Mas, para que eles surjam da ânsia 
atormentada da alma popular, é preciso agitar essa alma, lançando-lhe os germes da tempestade. 
E, para isso, o melhor instrumento é sempre a palavra, soprando, como vendaval, do alto de uma 
Tribuna”.

	 Foi também autor de inúmeras publicações que foram distribuídos em folhetos, assim como, da 
publicação de artigos em vários periódicos, para além dos atrás mencionados: A República do qual foi 
fundador e diretor, O Alarme, Azagaia, O Raio, Resistência, O Mundo, A Luta. Foi editor das revistas Orpheu 
apenas com 19 anos e Alma Nacional em 1910.

	 António José de Almeida, com grande dote de oratória, participou na preparação das revoltas 
fracassadas de 1891 e 1908.
	 Em 1907 entrou para a loja “Montanha”, do Grande Oriente Lusitano e foi iniciado com o nome 
simbólico de Álvaro Vaz de Almada. A sua ligação à Carbonária teve também início nesta altura5.
1 (…) e de João Franco, que em maio de 1907 viria a assumir um governo em situação de ditadura, e já em acentuada decrepitude. A agitação social aumenta e a 
1 de fevereiro de 1908 dá-se o regicídio, levando o Rei D. Carlos e seu herdeiro Luís Filipe a serem assassinados à chegada a Lisboa.
Nesta ocasião António José de Almeida encontrava-se novamente preso devido à publicação do artigo referido, que muito embora em ambiente académico, 
despoletou o apoio dos republicanos e a ira do governo,
2 https://www.ofportugal.com/citacao/braganca-o-ultimo/
3 Correia, Rita 13.12.2010 in,  http://hemerotecadigital.cm-lisboa.pt/RecursosInformativos/Biografias/Textos/AntonioJosedeAlmeida.pdf
4 ALMEIDA, António José de – Quarenta Anos de Vida Literária e Política. Lisboa: J. Rodrigues & C.ª, Vol. 3,pp. 11-17.
5 PIRES, Ana Paula, António José de Almeida. O tribuno da República, Lisboa, Divisão de Edições da Assembleia da República, 2011.



62

	 Participou ativamente para o sucesso da revolução de 1910 que instauraria a República, altura em 
que foi nomeado ministro do Interior do primeiro Governo Provisório. A ele se deve a transformação da 
Guarda-Real, na Guarda Nacional Republicana, assim como, a produção da Lei de 25 de maio de 1911, que 
criou a Direção Geral de Assistência, organismo centralizador que se distanciava dos princípios caritativos 
seguidos durante a monarquia constitucional6 e a reforma do ensino da medicina.

	
	 É relevante referir, segundo Ana Paula Pires7 “foi durante o seu mandato que se publicaram quatro 
decretos fundamentais que antecipavam a reforma da universidade: (i) a abolição de todos os juramentos 
religiosos; a (ii) extinção prática da Faculdade de Teologia; (iii) adoção do sistema de liberdade de frequência 
às aulas pelos estudantes, eliminando as faltas, (iv) e a promulgação de um conjunto de regras que tornavam 
facultativo o uso de capa e batina” e também, “promulgadas um conjunto de medidas estruturais que deixavam 
clara a necessidade de ser o Estado a intervir na Universidade”; (…) com autonomia administrativa e pedagógica 
e um programa moderno que assentava na promoção e desenvolvimento da investigação científica. Foram 
criadas as Faculdades de Letras, em Lisboa e em Coimbra”. “Promulgou um decreto criando as universidades 
de Lisboa e Porto, colocando um ponto final ao monopólio da Universidade de Coimbra”.

	 Não obstante o valor das iniciativas promovidas que se traduzem pela aplicação prática dos valores 
republicanos, não deixaram de existir muitas divergências, políticas e internas no seu partido, que conduziram 
a que em 1912, António José de Almeida provocasse a cisão do seu próprio Partido Republicano criando o 
Partido Republicano Evolucionista, reclamando a amnistia para os monárquicos, procurando a concertação 
nacional e união, num ambiente de forte instabilidade social e política. Criou o Partido Republicano e a sua 
voz através do jornal também de sua criação a “República”.

	 Procurando sempre unir o que está disperso, acederia integrar o Governo da União Sagrada (1916-
1917), que viria a chefiar, acumulando com a pasta das Colónias, no momento crucial da entrada na Primeira 
Guerra Mundial.

	 Passado o interregno sidonista, em que foi perseguido, veio a ser eleito presidente da República em 
dia 6 de agosto de 1919. Nessa qualidade8, visitou o Brasil numa altura em que ali se registava uma forte 
aversão aos portugueses, que António José de Almeida contribuiu para minimizar, mercê do seu invulgar 
talento oratório. 
	 Muito embora se considere inédito que um presidente tivesse exercido os seus 4 anos de mandato 
do cargo de Presidente da República, que ocupou até 5 de outubro de 1923, viveu-se sempre uma grande 
instabilidade social e política, sendo a mais grave a Noite Sangrenta (18 e 19 de outubro de 1921).
	 Julgo pertinente as palavras de Fernando Pessoa colhidas em “Da Ditadura à República”9

A República veio muito cedo. Não é que o partido republicano estivesse mal organizado; se o 
estivesse não teria vencido. Não é que estivesse organizado numa orientação má — não era a 
melhor, mas era, com referência aos outros, a melhor, por certo.
O que o partido republicano não estava é suficientemente nacionalizado. Era insuficientemente 
português, posto que insuficientemente republicano.

6 Idem.
7 Idem.
8 Porto Editora, Infopedia: https://www.infopedia.pt/$antonio-jose-de-almeida.
9 Arquivo Pessoa. Da República (1910 - 1935) . Fernando Pessoa. (Recolha de textos de Maria Isabel Rocheta e Maria Paula Mourão. Introdução e organização 
de Joel Serrão). Lisboa: Ática, 1979. - 22.



63

Aquele espírito português que surge, evidente e nítido, na obra dos poetas, desde António Nobre a 
Afonso Lopes Vieira — esse entrava mediocremente na composição do psiquismo geral do partido 
da República. É justamente aquela parte do partido que mais se integrou no sentimento nacional 
português — a que representa António José d’Almeida — essa era, essencialmente, a mais sã, a mais 
patriótica e a mais (...) do partido. A outra — a que tinha por chefes B[ernardino] M[achado] e 
Afonso Costa — essa era mais meramente política, mais especialmente ocupada em fazer política 
contra a monarquia do que patriotismo pela República. Representam o ódio à monarquia, 
substituto positivo, porque todos os substitutos são positivos; mas envolvendo uma ideia negativa. 
Os outros — os da chefia de António José d’Almeida tinham o ódio à monarquia por causa do amor 
à República.

	 Continua Fernando Pessoa10, do modo que considero relevante:

“Na boca do chefe a palavra povo tem uma significação nacional, ou tinha (...) que nas bocas dos 
outros — mera fórmula contrastada à de “monarquia” — não tinha (nem tem). A frase “povo 
português” dita pelo Dr. António José d’Almeida traz consigo hoje um momento de poesia (...)”

	 Findo o seu mandato presidencial, António José de Almeida regressou ainda às lides políticas, sendo 
eleito deputado por Lisboa em 1925. Contudo, a breve trecho, a doença afastou-o definitivamente da política. 
Obrigado a viver os últimos anos com mobilidade reduzida, refugiou-se no convívio familiar, rodeado pelos 
amigos11.

	 Até ao fim dos seus dias, continuou a ser considerado como uma espécie de «presidente honorário» 
da República, estatuto que lhe foi reconhecido mesmo pelos dirigentes da Ditadura Militar instaurada em 
1926, que ganharam o hábito de o visitar no dia 5 de outubro.
	 Em inícios de 1929, foi eleito Grão-Mestre do Grande Oriente Lusitano, mas não chegou a tomar 
posse devido ao seu estado de saúde.12 Passou ao Oriente Eterno em Lisboa a 31 de outubro de 1929.

	 A estátua a António José de Almeida

	 Conta-nos13 Luís Reis Torgal na voz de António Ferro que virá a ser o intelectual da propaganda 
salazarista, apoiante da ditadura militar de Sidónio Pais e admirador da República de António José de 
Almeida, a que Torgal referencia de defensor da direita republicana: “A morte de António José de Almeida 
é uma página rasgada da minha vida, uma das mais lindas páginas da minha infância…”. E, a finalizar a 
crónica, concluía dizendo ser um homem bom e “foi António José de Almeida, acima de todos, quem plantou 
e regou, no coração do povo português, a palavra “República”.

	 Diz-nos o mesmo autor que, “Talvez assim se explique, em parte, a permissão da difusão da memória 
de António José de Almeida no próprio tempo da Ditadura Militar (ou “Nacional”, como depois se divulgou) e 
durante o tempo do Estado Novo”.

       

10 Idem.
11 Museu da presidência da República.
12 Idem.
13 Torgal, Luís Reis: ”Duas “Repúblicas” portuguesas no Brasil em 1922”: António José de Almeida e António Ferro - Imprensa da Universidade de Coimbra, 
URL URI:http://hdl.handle.net/10316.2/3586.



64

2020/2021 (fotos do autor)

     
		
			   2018				    2018				    2019

	 Os funerais do antigo presidente foram “funerais nacionais”, a que assistiram Gomes da Costa, 
Carmona, Salazar…; nessa mesma altura formou-se uma comissão para erguer uma estátua a António José 
de Almeida em Lisboa, inaugurada em 31 de janeiro de 1937, que continuava a ser “feriado nacional”14. 
Nesse tempo inauguravam-se ruas e praças com a mesma denominação em todo o país.
	 António José de Almeida continuava a ser, então, nessa altura, um defensor da coisa pública, um 
símbolo de multipartidarismo o que traduz, em meu entender, o seu objetivo na procura de uma união 
apartidária entre todas as vozes do espectro político nacional, “acima dos interesses de grupo, os interesses 
genéricos da Pátria, de uma Pátria que era a terceira nação colonial”15. Referenciam os mesmos autores em 
citação de António José de Almeida, que manifesta o seu “amor à República” e o respeito pela Constituição, 
prometendo ir ser alheio às lutas políticas, cifrando-se o seu objetivo como presidente, na palavra Fraternidade.

	 A mensagem na Estátua regista trechos de algumas das suas expressões essenciais:

	 “Tenho uma bandeira entregue à minha defesa, não tombará no solo por cansaço ou descuido das 
minhas mãos” (04.12.1906);
	 “O momento da luta passou. Que os vencedores se conduzam magnanimamente fazendo-nos 
esquecer que houve vencidos” (16.10.1910);
	 Perante a integridade e a independência da Pátria, nada há que prevaleça além da obrigação de 
morrer servindo-a” (07.04.1921).

14 António José de Almeida, 100 Anos de uma Presidência. 1ª Edição, Outubro de 2021 - Museu da Presidência da República / Imprensa Nacional. Autores: Ana 
Paula Pires, Elsa Santos Alípio, Luís Reis Torgal.
15 Idem.



65

	 No entanto, houve, a tentativa deste ideal ser apagado, em nome da “União Nacional” e da ideologia 
salazarista autoritariamente repressiva e de partido único. A Estátua foi apenas consentida e reforçou-se 
durante a ditadura num símbolo e objeto de romaria pela oposição do regime a 5 de Outubro e resistentes, 
assim como, objeto de manifestações e o encontro daqueles que lutavam pela Liberdade, Igualdade, 
Fraternidade. Controlados os locais simbólicos da República, tal como a varanda da Câmara Municipal de 
Lisboa, a Estátua António José de Almeida era um dos locais por vezes proibido com violência, outras vezes 
consentido, mas controlado.

	 Assim, enaltecia-se a República como memória através dos lugares de “(…) recriação de sentidos 
políticos associados à data, integrando assim plenamente a luta contra o próprio Estado Novo”16. Mantém-se 
a continuidade das celebrações dos agentes políticos da República17 pelos que lutaram pelo 25 de Abril de 
1974, tal como, no discurso de Mário Soares proferido no Pavilhão dos Desportos em 1979: “Nós, socialistas, 
somos os herdeiros dos homens da República” (Diário de Lisboa, 20074, 6 de outubro de 1979).
Reforçaram-se assim os valores republicanos, de unidade na diversidade, no liberalismo da Revolução 
Francesa e o anticlericalismo na democracia.

Observa-se nos dias de hoje, por falta de informação ou comodismo democrático que, apenas uma ou duas 
dezenas de maçons integrando sempre a representação do Grande Oriente Lusitano, estejam presentes nas 
cerimónias do 5 de Outubro junto à Estátua18 ou no cemitério do Alto de S. João, ignorando os restantes, as 
décadas de luta e sangue dos republicanos e maçons que lutaram por nós e aqueles que por obras valerosas 
/ se vão da lei da Morte libertando19.
	

	 Viva a República !

Gastão G Rodrigues

Bibliografia:

ALMEIDA, António José de – Quarenta Anos de Vida Literária e Política. Lisboa: J. Rodrigues & C.ª, Vol. 3,pp. 11-17.
António José de Almeida, 100 Anos de uma Presidência. 1ª Edição, Outubro de 2021 - Museu da Presidência da República / Imprensa Nacional. Autores: Ana 
Paula Pires, Elsa Santos Alípio, Luís Reis Torgal.
Arquivo Pessoa. Da República (1910 - 1935) . Fernando Pessoa. (Recolha de textos de Maria Isabel Rocheta e Maria Paula Mourão. Introdução e organização de 
Joel Serrão). Lisboa: Ática, 1979. - 22.
CORREIA, Rita 13.12.2010 in, http://hemerotecadigital.cm-lisboa.pt/RecursosInformativos/Biografias/Textos/AntonioJosedeAlmeida.pdf
HEMEROTECA - Alma Nacional: http://hemerotecadigital.cm-lisboa.pt/Periodicos/AlmaNova/3Serie/N01/N01_master/AlmaNovaN01.pdf 
PIRES, Ana Paula, António José de Almeida. O tribuno da República, Lisboa, Divisão de Edições da Assembleia da República, 2011.
Porto Editora, Infopedia: https://www.infopedia.pt/$antonio-jose-de-almeida
Quarenta anos de vida literária e política (1933-1934), Joaquim de Carvalho, Hernâni Cidade, Caetano Gonçalves
SAMARA, Maria Alice, Espaços e redes de resistência na Grande Lisboa: a memória da Primeira República durante o Estado Novo. Artigo in Espaços, Redes e 
Sociabilidades.
TORGAL, Luís Reis: ”Duas “Repúblicas” portuguesas no Brasil em 1922”: António José de Almeida e António Ferro - Imprensa da Universidade de Coimbra, 
URL:http://hdl.handle.net/10316.2/3586
Discursos de discursos proferidos nos funerais de Rafael Bordalo Pinheiro e de José Falcão, no Parlamento e durante a sua visita ao Brasil, que podem ser 
consultados na obra intitulada 40 Anos da Vida Literária e Política, Lisboa, J. Rodrigues e Companhia, 1934.

16 SAMARA, Maria Alice, Espaços e redes de resistência na Grande Lisboa: a memória da Primeira República durante o Estado Novo. Artigo in Espaços, Redes 
e Sociabilidades.
17 Idem.
18 Autoria do escultor Leopoldo de Almeida (encomenda de 1929) e do arquiteto Porfírio Pardal Monteiro (1936).
19 Luís Vaz de Camões, Canto I Lusíadas.



66

												                 	
DEGUSTAÇÕES

RECENSÕES

“Le 2e Ordre du Rite Français – Grand Élu” 
de Gérard Contremoulin

	 As publicações de livros relativos ao Rito 
Francês, e às suas Ordens de Sabedoria, tem sido 
frequente, e vários têm sido os trabalhos editados 
que abordam a Ia Ordem. Faltava-nos,  todavia, 
um trabalho exaustivo sobre as quatro Ordens 
Capitulares, que integrasse todo o percurso pós-
Mestria do Rito Francês, aprofundando o conteúdo 
especifico de cada Ordem, bem como a lógica da 
sua inserção na coerência global do sistema, tal 
como é praticado atualmente.  Com a publicação, 
em dezembro de 2021, pela Éditions Detrad aVs, 
de um conjunto de quatro livros do Irmão Gérard 
Contremoulin, cada um referente a uma das Ordens 
de Sabedoria, integrados na “Collection Les Cahiers 
de Rite Français”, esta lacuna encontra-se suprida, 
tendo sido abordado na última FANZINE  o primeiro 
volume desta série, intitulado “Le 1er Ordre du Rite 
Français – Maître Élu – De la Vengeance à la Justice”. 
Na presente recensão crítica trataremos, pois, do 
segundo  volume desta colectânea, intitulado “Le 2e 

Ordre du Rite Français – Grand Élu”.

	 O Irmão Gérard Contremoulin é um 
autor bem conhecido, entre os praticantes do 
Rito Francês. Iniciado em 1982 na Respeitável 
Loja Droiture et Solidarité, do Grande Oriente de 
França, foi fundador das Respeitáveis Lojas Frédéric 
Desmons – Laïcité, e L’Europe des Lumières, tendo  
presidido ao “Convent” da sua Obediência em 2006.  
Foi membro do Conselho da Ordem entre 2008 e 
2011, e é obreiro do Grand Chapitre Général Rite 
Français – GOdF desde 1998, tendo sido recebido na 
Va Ordem em 2005. No âmbito da mesma, exerceu 
por duas vezes as funções de Perfeito. Para além  
de ser colaborador frequente das revistas editadas 
pela sua Obediência, o Irmão  Contremoulin anima 
um blog (Sous la Voûte étoilée) dedicado ao Rito 
Francês, onde tem partilhado numerosas reflexões 
relativas a temas do mesmo. Durante o período do 

confinamento devido à crise pandémica, o Irmão 
Contremoulin não aspirou ao repouso, tendo 
escrito, para além dos já referidos livros relativos 
às quatro Ordens de Sabedoria, um outro ainda no 
prelo referente aos Graus Simbólicos do Rito, bem 
como a obra “L’Esprit du Rite français”, editada pela 
Dervy, na qual reflete toda a  sua já longa vivência 
Maçónica, enquanto praticante do Rito Francês e 
membro do Grande Oriente de França.

	 No seu livro sobre a IIa Ordem, o Irmão 
Gérard Contremoulin apresenta-nos uma 

abordagem sistemática e pragmática do conteúdo 
desta etapa do percurso Capitular no Rito Francês, 



67

organizada da mesma forma já adotada no volume 
anterior relativo à Ia Ordem. Aborda assim: o 
Discurso Histórico, a Instrução, o ambiente 
iniciático no qual se conjugam personagens e locais, 
uma nova expressão do tempo, números e Palavras, 
o Quadro da Ordem, bem como a noção essencial 
de novos deveres. Dado que trabalhar nas Ordens 
de Sabedoria consiste sobretudo em pensar, usando 
como suporte a sua Simbólica para uma análise 
racional do facto social, o Irmão Contremoulin 
propõe ao leitor novas pistas de reflexão, que 
orientam o trabalho em IIa Ordem, explorando 
convenientemente o lema que o direciona: “Da 
União dos Homens à Unidade dos Valores” ou, 
como ele prefere, “Da Torre de Babel ao Templo 
de Salomão”. Nesse sentido, o autor estabelece 
os paralelismos existentes entre a IIa Ordem e o 
Grau de Companheiro. Neste, o Recipiendário 
percorre um caminho que o conduz à exaltação 
da glorificação do Trabalho, no qual deverá 
tomar consciência da necessidade do domínio 
dos Sentidos, da sua expressão pelas Artes, do seu 
interesse na procura de conhecimentos através das 
Ciências, conhecimentos estes que só farão sentido 
quando utilizados em benefício da Humanidade. 	
Também na IIa Ordem, o Pedestal da Ciência, o 
Pacto de União, e a construção da “Verdadeira 
Moral”, constituem referências simbólicas, que 
balizam o caminho prosseguido pelo Grande Eleito, 

na busca de consensos. Os mesmos são sempre 
noções à posteriori, decorrentes de processos de 
construção realizados pelos seres humanos, e nunca 
resultantes de dogmas estabelecidos à priori. Daí que 
a construção do Templo Exterior seja sempre uma 
obra coletiva, cujos planos resultam da conjugação 
das diversas interpretações da Palavra Substituída, 
que cada um encontra através do livre uso da sua 
Razão, e não de uma Verdade única, de origem 
Transcendente.

	 Trata-se, pois, de uma obra muito útil, 
não  só para todo o Irmão  ou Irmã recentemente 
recebidos nesta Ordem num Capítulo Francês, 
mas igualmente para todos os Bem Amados 
Irmãos e Irmãs que trilhem este percurso já há 
bastante tempo, pois encontrarão aqui certamente 
novas pistas  exploratórias interessantes, que lhes 
permitirão aprofundar, enquanto Humanistas, 
as questões filosóficas e societárias associadas à 
problemática dos conhecimentos, e da ética relativa 
à sua obtenção e divulgação, tão caraterísticas do 
trabalho em IIa Ordem. Salienta-se, aliás, que este 
livro é pioneiro na abordagem desta temática, uma 
vez que se trata da primeira obra publicada, que 
aborda especificamente a IIa Ordem, esperando-
se que outras abordagens lhe sucedam, pois os 
carateres inscritos na Pedra Cúbica permitem 
infinitas combinações, para quem ousar pensar !



68

												                 	
	   

“L’Homme Acteur” 
- nº 3 da “Collection Les Cahiers du Rite Français”

Trabalho Coletivo coordenado por Jean-Francis Dauriac
com Prefácio de Philippe Guglielmi

	 A “Collection Les Cahiers du Rite Français”, 
na qual têm vindo a ser publicados os Trabalhos 
do Chapitre National de Recherche, Oficina de 
Investigação do Grand Chapitre Général du 
Rite Français – Grand Orient de France, viu-se 
aumentada com a edição de mais um número, este 
último com o título “L’Homme Acteur”. Tal como 
os dois fasciculos anteriores, este trabalho coletivo 
é coordenado pelo Presidente do CNR (e Grand 
Sécrétaire aux Affaires d’Intérieur da Câmara de 
Administração do GCGRF-GOdF), 
Mui Ilustre Irmão Jean-Francis 
Dauriac, sendo prefaciado pelo Mui 
Sábio e Perfeito Grande Venerável 
desta Jurisdição, Mui Ilustre Irmão 
Philippe Guglielmi.

	 No seu texto, o Irmão Philippe 
Guglielmi sublinha a “filosofia da 
Ação”, enquanto imagem de marca do 
Rito Francês, no qual  a análise do facto 
social permanece compatível com a 
demanda Iniciática, alertando-nos 
para que “L’engagement sur nos valeurs, 
comme la recherche en toutes choses, la 
contradiction, la diversité protègent les 
Francs-maçons du dogmatisme et les 
font  avancer. Mais elles doivent aussi 
en éclairer les chemins et les rassembler lorsqu’elles 
sont menacées. Qui ne voit que c’est le cas aujord’hui”. 
Perante os obscurantismos que nos ensombram, o 
Irmão Guglielmi reitera que o Maçon não é  um 
espectador, é um construtor, pelo que deve manter-
se interventivo, agindo livremente como lhe for 
possível, com humildade. Porém, para além da ação 
individual do Maçon, nos trabalhos presentes nesta 
publicação, coloca-se a questão da intervenção 
institucional da Maçonaria. Sobre este assunto, o 
Irmão Jean-Francis Dauriac, salienta que realidades 
como o Racismo, a extrema pobreza, a supressão 
das liberdades, não  se debatem, combatem-se. 
Assim, coloca a oportuna questão de que “Dans la 
société telle quelle est, à l’ère de la communication, 
des nouvelles technologies, des réseaux sociaux, agir, 
n’est-ce pas aussi parler colletivement, pour faire au 

moins entendre comme une petite musique, ce que 
tout simplement l’on croit, ce que l’on veut, et ce que 
l’on refuse et combat…? La finalité de l’engagement 
maçonnique adogmatique fait largement consensus. 
Les moyens semblent devoir en être revus et l’urgence 
affirmée”. Nas nossas Obediências, em que continua 
a imperar a Tradição dos “Maçons em toda a parte 
e a Maçonaria em parte nenhuma”, esta é uma 
questão que se torna por demais pertinente debater 
e, eventualmente, rever.

	 Os dois primeiros trabalhos 
publicados neste nº 3 dos 
“Cahiers…” tratam-se dos artigos 
“Franc-Maçonnerie: méthode ou 
projet ? Une vision évolutionniste 
et exploratoire”, do nosso Mui 
Ilustre e Bem Amado Irmão Nuno 
de Sousa Neves, Grande Orador 
da Câmara de Administração 
do Grande Capítulo Geral de 
Portugal – Rito Francês, e “Franc-
maçonnerie de rite français: une 
philosophie de l’évolution et de 
l’émancipation” do já referido 
Irmão Jean-Francis Dauriac. Tal 
facto, bem demonstrativo de que 
o Rito Francês não tem fronteiras, 

reforça ao público Maçónico Português o interesse 
na aquisição desta publicação, onde encontrará 
mais seis excelentes trabalhos, todos inéditos entre 
nós, que abordam sob diversos pontos de vista o 
campo de intervenção do Maçon e da Maçonaria 
na Sociedade atual. Os mesmos têm por autores 
os Irmãos Gérard Chomier, Patrick Obertelli, 
Dominique Lamoureux, Etienne Colin, e Michel 
Papaud.

	 Trata-se, pois, de um livro muito interessante, 
que é leitura obrigatória, pelas pistas que nos trás, em 
especial para todos aqueles que pretendam refletir 
no que concerne às melhores formas de, no Aqui e 
Agora, serem defendidos os valores Maçónicos no 
Mundo Profano, em prol de um Templo Exterior 
assente em bases mais Humanistas.



69

												                 	
	   

“JOABEN nº 19 – 
Aux Racines du Rite Français”

	 No passado mês de junho foi publicado 
o nº 19 da Revista “JOABEN”, editada pelo Grand 
Chapitre Général du Grand Orient de France Rite 
Français 1728 – 1786, desta vez dedicada ao tema 
“Aux Racines du Rite Français”. Como é referido 
no seu Editorial pelo Mui Ilustre Irmão Philippe 
Guglielmi, Mui Sábio e Perfeito Grande Venerável 
desta Jurisdição,  o passado do Rito Francês é rico, 
uma vez que se confunde com as próprias origens 
da Maçonaria Francesa, e se situa na filiação dos 
Modernos Ingleses. Nascido no século das Luzes, e 
em conformidade com o espírito da época, teve a 
capacidade de se ir adaptando, ao longo da sua vida, 
às sucessivas realidades dos tempos, integrando a 
dimensão societária e a resolução do facto social, 
indissociáveis da demanda iniciática, simbólica 
e filosófica. Assim, o facto do Rito Francês se ter 
convertido numa ferramenta de conhecimento, de 
análise, e de aperfeiçoamento para o Ser Humano 
atual, faz com que “La connaissance des racines 
du Rite Français, et donc celles de son histoire, 
donnent tout son sens à la démarche humaniste qui 
nous anime”, justificando-se assim que a presente 
“JOABEN” tenha sido concebida com esse fim.

	 Este número integra, pois, sete artigos que 
se enquadram neste tema. O primeiro, de autoria 
da Irmã Colette Léger, tem por título “Les chapitres 
fondateurs du Grand Chapitre Général em 1784”, 
no qual através de uma análise dos Capítulos que 
estiveram na origem do Grande Capítulo Geral de 
França, e das Lojas que os sustentavam, procura 
fazer a pré-história desta Jurisdição. 

	 O Irmão Jean-Christophe Garrigues no 
seu trabalho “Le premier sceau du Grand Chapitre 
Général et les fondements des Hauts Grades à partir 
de 1771”, analisa as influências presentes nos Altos 
Graus praticados em França, que conduziram, no 
processo de fixação do Rito Francês, à diluição do 
simbolismo de origem alquímica e rosacruciana, em 
prol de uma sobriedade mais consentânea com os 
ideais das Luzes prérevolucionárias.

	 No seu artigo intitulado “Le Rite Français: 
Quand la forme peut altérer le fond”, o Irmão Didier 
Molines através de uma comparação de diversos 
Rituais do Primeiro Grau, compreendidos entre 1785 
e 2018, discute o sentido de vários procedimentos 
ritualisticos tais como: pedir a palavra, falar à Ordem, 
deambular à Ordem, marcar os cantos, colocando 
em questão  se várias alterações, que têm vindo a ser 
introduzidas, mantêm o mesmo significado que as 
formas originais.

	 O Irmão Jean-Pierre Lefèvre apresenta-
nos um trabalho intitulado “Maître à tous Grades, 
Chercheur de Verité” no qual discute a aparição 
de um sistema de Altos Graus Racionalistas no 



70

século XVIII, Les Élus de la Vérité, interligando 
esta corrente com as linhas de força que estiveram, 
filosóficamente, na origem do Rito Francês.

	 No seu artigo “À l’origine du Rite Français, les 
Travaux de la Chambre de Grades 1782-1784”, Paul 
Leblanc faz a cronologia dos trabalhos da Câmara do 
GOdF que iniciou o processo de análise e de síntese 
dos Altos Graus existentes, de modo a elencá-los, 
de uma  forma coerente, nas quatro Ordens do Rito 
Francês.

	 Se os processos coletivos são importantes 
na História Maçónica, tanto mais que muitas 
vezes a Maçonaria não se explica por si própria, 
também os contributos pessoais não dexam de 
se revelar fundamentais. Assim, o Irmão Gérard 
Contremoulin, num trabalho intitulado “Ces Frères 
qui ont influé sur les Ordres de Sagesse du Rite 
Français”, fala-nos de Charles Savalette de Langes, de 
Jean-Jacques Bacon de la Chevalerie, e do Marquês 
de Chefdebien.

	 Finalmente, o Irmão Jeam-Michel Gelin, 
no seu artigo “Des Lumières au Rite Français”, 
traça um paralelismo entre as ideias das Luzes e o 
Rito  Francês, identificando várias influências do 
pensamento da época nos textos fundacionais do 
Rito.

	 Trata-se, pois, de um número muito 
interessante, sobretudo para os estudiosos da muito 
rica História do nosso belo Rito Francês, no qual é 
muito bem demonstrado que as particularidades do 
seu percurso iniciático, que se encontra vocacionado 

tanto para o aperfeiçoamento do Individuo como 
da Sociedade, já se encontravam presentes na sua 
matriz original, pelo que se trata de uma ferramenta 
Maçónica, que integra a Modernidade no seu 
código genético. De facto, toda a compreensão deste 
sistema de trabalho não  se pode basear apenas no 
conhecimento da sua Simbólica. No Rito Francês, 
o mesmo tem sempre de ser complementado 
pela abordagem Histórica, e por um eterno 
questionamento no que concerne ao sentido dos 
seus procedimentos ritualísticos. Só assim o mesmo 
se manterá adaptado aos Maçons do Aqui e Agora.

	 Nas receções críticas, que são apresentadas 
na sequência dos artigos subordinados ao tema 
princípal, foi muito simpaticamente incluída uma 
referência à nossa FANZINE, concretamente ao 
nº 7, que teve por tema de capa “Evolução”. Assim, 
o Irmão Didier Molines refere que: “À signaler 
pour les lecteurs bilingues, le très beau magazine 
numérique du Souverain Chapitre Fraternidade, 
Vallé de Lisbonne, du Grande Capítulo Geral de 
Portugal – Rite Français: Fanzine nº 7, de mars 2022. 
Consacré à l’évolution, il comporte, à côté de belles 
illustrations, et d’articles originaux en portugais, 
des recensions d’ouvrages portugais et français. Plus 
abordable pour le lecteur uniquement francophone, 
un article de Jean Francis Dauriac, Grand Secrétaire 
aux Affaires Intérieures du Grand Chapitre Général 
– Rite Français: “La Franc-Maçonnerie du Rite 
français, -une philosophie de l’évolution”. Não  nos é 
difícil, pois, tirar a mesma conclusão que o nosso 
Bem Amado Irmão Didier Molines: “Nous avons 
encore une fois la démonstration que le Rite Français 
ne connaît pas de frontières” !



71

												                 	“REVISTA DE MAÇONARIA nº 4 ” 
	 No passado mês de maio foi publicado o 
quarto número da “Revista de Maçonaria”, projeto 
que tem como principais animadores o seu Diretor, 
Irmão Fernando Marques da Costa, e o seu Editor 
Irmão Manuel Pinto dos Santos. Mantendo a 
mesma identidade dos números anteriores, este nº 
4 compreende um total de 282 páginas, e engloba 
trabalhos inseridos nas rubricas Efemérides, 
História, Ritual, Simbolismo, Documentos, e 
Recensões Críticas.

	 Como vai sendo tradição nesta revista, a 
História merece um especial destaque, sendo aliás 
sublinhada no Editorial, pelo Irmão Fernando 
Marques da Costa, a importância da sua revisão, 
e o caráter “revisionista” de que grande parte dos 
artigos deste número se reveste. Como é referido, 
“Há mais documentação acessível, 
nacional e internacional, muita 
dela de acesso livre online, há mais 
intercambio internacional, e,  não 
menos importante, o essencial dos 
arquivos das organizações maçónicas 
estão  disponíveis aos investigadores, 
quer aqueles que ainda se encontram nas 
suas sedes, quer aqueles, como no caso 
de França, que foram depositados em 
arquivos públicos”. Também entre nós, 
espera-se que a recente reinstalação do 
Arquivo Histórico do Grande Oriente 
Lusitano no Palácio Maçónico, bem como o esforço 
que se encontra a ser desenvolvido para a criação de 
ferramentas facilitadoras do acesso à sua informação, 
venha a atrair mais investigadores da Obediência, de 
outras Obediências, ou até Profanos, interessados 
em desenvolver novos projetos de investigação, 
que beneficiem da consulta daquele que continua 
a ser um dos maiores  acervos documentais da 
Maçonaria Portuguesa. A realização da investigação 
que suportou o trabalho “Regresso ao  Futuro: 
Criação  e Extinção da Loja Integridade durante 
a clandestinidade 1951-1960”, publicado  nesta 
revista, de autoria de José Manuel Matos Pereira 
e de Fernando Marques da Costa, trata-se de  um 
bom exemplo das vantagens que podem advir da 
exploração deste recurso. Neste caso, o cruzamento 
da informação proveniente nos Livros de Atas desta 
Ofícina, recentemente descobertos pelos autores, 

com a contida na documentação  existente no 
Arquivo,  revelou-se essencial para que pudessem 
ser tiradas algumas das conclusões apresentadas.
	 Também a vantagem dos intercâmbios 
internacionais se encontra bem refletida em 
alguns dos trabalhos publicados nesta revista, 
concretamente no artigo do Historiador Brasileiro 
Pablo Iglésias Magalhães, intitulado “Padre Manoel 
Telles de Souza Pita: Trajetória de um Professor 
e Franco-Maçom Brasílico (C.1760-1836)”, no 
qual se abordam factos passados num período 
de História comum partilhada entre Portugal e o 
Brasil, ou no trabalho “Novas Perspetivas sobre a 
Grande Loja Provincial de Portugal da Grande Loja 
da Irlanda (1839-1872)”, no qual foram utilizadas 
fontes documentais  existentes nos Arquivos desta 
Obediência, em Dublin. Igualmente este número 

beneficia de trabalho desenvolvido 
a nível universitário, como é o caso 
do excerto da Tese de Doutoramento 
recentemente discutida na Faculdade 
de Letras de Lisboa pelo Irmão António 
Lopes, publicado neste nº 4 com o 
título “Os primeiros anos da Ditadura 
Realidades e Aparências – O Golpe de 
28 de Maio de 1926”.
Para além dos trabalhos de História, 
destaca-se neste número o excelente 
artigo da Irmã Maria José Matos 
intitulado “O Rito Francês e o 

Simbolismo”, no qual se encontra cabalmente 
demonstrada a importância de que a abordagem 
simbólica assume neste Rito, enquanto ferramenta 
do pensamento, Mais uma vez sublinha-se que o 
simbolismo não se trata de um fim, em si próprio, 
mas sim de um meio que nos permite analisar o 
facto social segundo uma perspectiva racional, e 
Humanista.

	 Recomenda-se, pois, a leitura deste nº 4 
da “Revista de Maçonaria”, que evidência bem 
a capacidade do meio Maçónico Português, de 
produzir trabalhos em quantidade suficiente para 
continuarem a dar corpo à existência de uma revista 
claramente mais vocacionada para um público 
erudito, e que não resulta nada apoucada, quando 
comparada com publicações de primeiro plano 
deste tipo, editadas noutros países.



72

MOMENTO POÉTICO

	 Meus queridos irmãos,

	 É com muito gosto que aceito o vosso convite para enviar um poema sobre o tema “Combates”.

Ainda pensei tentar fazer um novo poema, talvez tratando este tema numa perspectiva mais alargada, 
como 	 tenho procurado praticar, ao longo dos meus já longos 80 anos.

	 Combater pelos meus ideais, combater pelos meus interesses, que procuro se confundam com os 
interesses do colectivo - mais restrito ou mais alargado - a que pertenço, tem sido uma vertente da minha 
vida.

	 Hesitei, por isso, no tipo de poema a enviar para publicação na nossa revista FANZINE, que vem 
sendo publicada pelo nosso Soberano Capítulo Fraternidade.

	 Porque a inspiração poética não aparece quando queremos, aproveitei o facto de o tema estar na 
ordem do dia, com o regresso da guerra à Europa, porque se não vêem sinais de luta pelo seu fim, com a 
consequente construção da Paz, como se a guerra fosse solução para alguma coisa, com a esperança de que 
ela não evolua e venha a terminar como a II Guerra Mundial, com a utilização da arma nuclear - que hoje 
não seria como então, pois não é apenas um dos contendores a possuir esse instrumento letal e arrasador 
- decidi-me por vos enviar um poema sobre a guerra, feito por mim quando participava concretamente na 
guerra colonial.

	 Comecei por escolher um dos vários poemas que produzi e 
publiquei no livro “No Regresso Vinham Todos” e conto incluir nas 
minhas “Memórias”, que espero publicar em breve.
Mas, dada a importância que dou à FANZINE e à grande consideração 
que a mesma, e os seus responsáveis, me merecem, optei por vos 
enviar um conjunto de seis poemas sobre esse mesmo tema, que se 
completam e dão uma ideia do combate contra a guerra: “O Barco 
Partindo”, “Paz”, “Cá Longe”, “Saíram”, “Sonho na Guiné”, “O Barco 
Chegando”.
É demasiado, face ao espaço e à concepção da FANZINE? Vocês 
decidirão.
Por mim, renovo a minha congratulação, por poder participar, num 
permanente Combate, por aquilo em que acredito.
Fortes abraços, triplos as vezes que forem precisas, mesmo que mais 
que as normalmente utilizadas, mas sempre fraternais, amigos e de 
Abril.

Poesia de combate
por Vasco Lourenço



73

O BARCO PARTINDO

o barco partindo,
As mães estão chorando,
As esposas também.
Os filhos, coitados...
e o barco vai indo,
 
Vai indo, vai indo...
vai indo, vai cheio.
E as mães estão chorando...
 
vai indo, vai indo...
vai indo com tropa.
E as esposas também...
 
vai indo, vai indo...
vai indo p’rá a guerra.
E os filhos, coitados...
 
e o barco partindo...
e o barco partindo...

PAZ
(escrito no avião, em pleno voo de regresso 
à Guiné, depois de um mês de férias, com 

seis meses de comissão)

Duas horas e picos
O avião da TAP levantou.
Com ele vai um moço
Cujo destino é
Não interessa,
Vai p’rá guerra.
Guerra, palavra horrível.
Guerra, contra quem?
Sabe-se lá!...
Pelo menos ele não sabe bem.
Sabe, sim, que vai.
Fazer o quê?
A guerra…
Com que fim?
P’ra ele não haverá propriamente um fim.
Vai p’rá guerra,
Pois é isso que a Nação…
Nação?
Será a Nação…
Não.
Ele pensa que não.
É o Governo, os ditadores
Que lho exigem.
Sim, ele vai p’rá guerra
Com um fim:
Conquistar o direito de…
Viver em Paz…
(será em Paz?)
No seu país
(ou, como dirão os outros,
na Metrópole do seu país).
Sim… é isto.
Triste realidade.
Triste guerra, em que os seus intérpretes
Só desejam é viver em Paz.
PAZ!...
Porque não a conseguir?
Paz, palavra doce
E o avião continua,
A caminho da… PAZ!

73



74



75

CÁ LONGE,

Algures na Guiné,
Há muitos homens
Cheios de saudades.
Saudade de tudo:
Família, Terra,
E amadas...
estão Longe...
mas Longe de quê?
da sua Terra,
E entes queridos.
Estão saudosos,
Os seres a quem amam,
«lá Longe»,
bem Longe
(Oh quão Longe lhes parece!)
Há alguém a quem amam,
E recordam com saudade.
Mas...
não podem fraquejar,
Nem mesmo por saudades.
Pois...
são soldados...
sim, soldados
Que estão na guerra.
Mas, para quê na guerra?
Pois...
para poderem viver,
«lá Longe...»
em paz...
com suas amadas

SAÍDA ...

Saíram...
Lá vão ...
Que Deus vá com eles...
Lá vão...
Por bosques e matas,
atravessando bolanhas ...
Que Deus vá com eles...
Chegaram...
Não está lá ninguém!
Não houve tiros, desta vez...
A missão está cumprida?
Regressam...
Lá vêm ...
Deus venha com eles...
Mas eis…
que, a meio do caminho,
quando já não contavam,
os outros,
que também lá andavam,
aparecem!...

Há tiros...
Dados por uns e outros?
Há sangue!...
Há morte!...
A guerra é assim!...

Fizeram apreensões, 
d’homens e material...
Feriram alguns,
e outros ... mataram!...

Que importa?
Que importa, tudo isso?
Pois eles, não trazem, 
consigo também,
dois corpos amigos?
Que importam resultados,
se custam tão caros?

Voltaram...
Chegaram...
A missão foi cumprida...

Saíram...
Lá vão...
Que Deus vá com eles...
Seus rostos ... vão tristes...
Recordam alguém,
que falta no Grupo...
E pensam, consigo,
“Deus esteja com eles”!...

75



76

O BARCO CHEGANDO

O barco chegando,
As mães esperando,
As esposas também
E os filhos lá estão…

Mas estarão todos?

Já vejo que há faltas
Naqueles que esperam.

Também lá no barco,
Há rostos bem tristes.
Recordam amigos.
Que por lá ficaram.

A guerra acabou,
Mas foi só p’ra eles.
Há barcos partindo,
E as mães estão chorando.

Também lá na serra,
Como aqui na cidade,
Há esposas chorando,
E o barco chegando…

Mas lá noutro cais,
O barco partindo…
E os filhos, coitados…
… … … … … … … …
… … … … … … … …
 
E o barco chegando…
E o barco partindo…
E o barco chegando…
E o barco partindo…

76



77

	 Patrick Henry (1736-1799) foi um dos “Founding Fathers” dos Estados Unidos da América, defensor 
da Revolução Americana e do Republicanismo, bem como dos Direitos Humanos. Em março de 1775, a 
Segunda Convenção da Virgínia reuniu na Igreja de St. John’s, em Richhmond, para discutir a estratégia 
a adoptar pelo Estado contra os Britânicos. Foi nesta reunião que Patrick Henry proferiu o seu famoso 
discurso, culminado com as palavras “give me liberty or give me death”, que constituiu o ponto de viragem, 
em prol da participação armada da Virgínia no lado dos revoltosos.

	 Muito se tem discutido no que concerne à condição Maçónica de Patrick Henry. Todavia, extensas 
investigações realizadas com base nos registos das Lojas da Virgínia mostraram-se completamente 
inconclusivas, pelo que a mesma não se encontra provada. No entanto, este poderá não ser o único mito 
associado a esta personagem. O próprio texto do seu famoso discurso, na forma que o conhecemos, poderá 
ser bastante diferente do que terá proferido na Convenção. Patrick Henry falava de improviso, e não deixou 
nenhum elemento escrito relativo a este discurso. Este texto foi reconstituído pelo seu biógrafo William Wirt 
(1772-1834), advogado e, mais tarde, Procurador-Geral, que começou a recolher elementos para o reescrever 
junto de testemunhas presenciais ainda vivas, tais como Thomas Jefferson, nove anos após o falecimento de 
Patrick Henry. Daí que se questione muito relativamente à autenticidade do texto do discurso, supondo-se 
que grande parte do mesmo seja de autoria de William Wirt.

VENERANDOS MESTRES QUE 
					     OUTRORA A FORMARAM

“Give Me Liberty or Give Me Death”		
                                                                                                                 Discurso de Patrick Henry



78

	 Este, muito embora tenha sido Maçon, tendo sido recebido Aprendiz e Companheiro na Jerusalém 
Lodge nº 54, em Richmond, Virginia, veio a afastar-se da Ordem, tendo inclusivamente sido candidato à 
Presidência dos Estados Unidos da América em 1832, pelo Partido Anti-Maçónico, constituído na sequência 
do “Caso Morgan”. 

	 Nenhum destes aspetos obsta a que este discurso seja um dos mais fantásticos textos escritos, que 
apelam ao combate em prol de um dos maiores valores Maçónicos: a Liberdade. Por isso, nesta rúbrica da 
nossa FANZINE, que nos religa ao passado e aos elos da nossa Cadeia “que outrora a formaram”, entendemos 
que o devíamos recordar, em homenagem a todos os nossos Irmãos e Irmãs que sacrificaram as suas vidas a 
combater pela Liberdade.

“The question before the House is one of awful moment to this country. For my own part, I consider 
it as nothing less than a question of freedom or slavery; should I keep back my opinions at such 
a time, through fear of giving offense, I should consider myself as guilty of treason towards my 
country.

Mr. President, it is natural to man to indulge in the illusions of hope. [But] Is this the part of wise 
men, engaged in a great struggle for liberty? Are we disposed to be of the number of those who, 
having eyes, see not, and, having ears, hear not, the things which so nearly concern their salvation? 
For my part, whatever anguish of spirit it may cost, I am willing to know the whole truth; to know 
the worst, and to provide for it.
I know of no way of judging of the future but by the past. And judging by the past, I wish to know 
what there has been in the conduct of the British ministry for the last ten years to justify those hopes 
with which gentlemen have been pleased to comfort themselves and the House. Is it that insidious 
smile with which our petition has been lately received? Trust it not, sir. Suffer not yourselves to 
be betrayed with a kiss. Ask yourselves, are fleets and armies necessary to a work of love and 
reconciliation? Let us not deceive ourselves, sir. These are the implements of war and subjugation; 
the last arguments to which kings resort. I ask gentlemen, sir, Has Great Britain any enemy, in this 
quarter of the world, to call for all this accumulation of navies and armies? No, sir, she has none. 
They are meant for us: they can be meant for no other. And what have we to oppose to them?

Shall we try argument? Sir, we have been trying that for the last ten years. Sir, we have done 
everything that could be done to avert the storm which is now coming on. We have petitioned; we 
have remonstrated; we have supplicated; we have prostrated ourselves before the throne, and have 
implored its interposition to arrest the tyrannical hands of Parliament.

Our petitions have been slighted; our remonstrance’s have produced additional violence and insult; 
our supplications have been disregarded; and we have been spurned, with contempt, from the foot 
of the throne! In vain, after these things, may we indulge the fond hope of peace and reconciliation? 
There is no longer any room for hope. If we wish to be free, we must fight! 
I repeat it, sir, we must fight! An appeal to arms and to the God of hosts is 
all that is left us!

It is in vain, sir, to extenuate the matter. The war is actually begun! Our 
brethren are already in the field! Why stand we here idle? Is life so dear, or 
peace so sweet, as to be purchased at the price of chains and slavery? Forbid 
it, Almighty God! I know not what course others may take; but as for me, 
give me liberty or give me death!”

Patrick Henry



79

POUR NOS LECTEURS FRANCOPHONES	 	

	 Comme nous l’avions déjà fait dans le numéro 8, nous dédions cet espace du numéro 9 de notre FANZINE, dont le thème 
principal est “Combats”, à nos lecteurs francophones. Ainsi, donnant une brève description en français des articles publiés dans ce 
dernier numéro, nous avons dans notre FANZINE :

- Un travail de notre Bien Aimée Sœur Aline Kotlyar, qui nous fait voyager à travers l’Histoire de l’Initiation Féminine, nous 
racontant le chemin parcouru dans le Grand Orient de France, de la pleine liberté de conscience à la liberté d’initier (ou de ne pas 
initier) les femmes. 

- Un article de notre Bien Aimé Frère António Gargaté, dans lequel la symbolisme des trois premiers Ordres de Sagesse est liée 
aux combats à mener par les francs-maçons dans le monde actuel.

- Un article collectif coordonné par notre Bien Aimé Frère Philippe Bourgland, concernant les Rites Forestiers, dans lequel 
l’importance de lutter pour la préservation de l’environnement est mise en lumière.

- Dans son travail “Rien ne fera taire la voix d’Antigone”, notre Bien Aimée Sœur Alexandra Mota Torres nous présente son regard 
sur les menaces de revers liés à l’émancipation féminine, et les luttes qui nous sont présentées en faveur de l’égalité des genres.

- Notre Bien Aimé Frère Ricardo Alves, TSPM du SC Fraternidade, nous apporte dans son travail une réflexion sur les populismes, 
et les dangers qu’ils représentent pour les Démocraties.

- Notre Bien Aimé Frère P-A Moreau nous présente une excellente comparaison entre le silence des victimes de la violence, qui 
les plonge dans les ténèbres, et le silence des Francs-maçons, qui les conduit vers la Lumière.

- Dans son article, notre Bien Aimé Frère Joaquim Grave dos Santos analyse les caractéristiques de la nouvelle extrême droite 
européenne, démontrant l’incompatibilité de l’idéologie, qui soutient ces partis, avec les valeurs maçonniques.

- Notre Bien Aimé Frère José Herculano Paulo nous présente un travail sur une lutte omniprésente dans nos sociétés européennes 
devenues multiculturelles et communautaires : la lutte contre le racisme.

- Enfin, et clôturant le thème principal de ce numéro, notre Bien Aimé Frère João Martins nous apporte une réflexion sur ce qui a 
été l’un des combats de toujours de la franc-maçonnerie, la lutte contre les fondamentalismes religieux.

	 Sur le thème  “Rite Français” , ce numéro 9 comprend un article de notre Bien Aimé Frère Joaquim Grave dos Santos sur 
l’ontologie du Rite.

	 A noter également dans ce numéro les “Poèmes de Combat” écrits pendant la guerre coloniale par notre Très Illustre et 
Bien-Aimé Frère Vasco Lourenço, Passé TSPGV du Grand Chapitre Général du Portugal – Rite Français, qui sont particulièrement 
opportuns en ces temps où l’horreur de la guerre revint en Europe.

	 A noter également les caricatures dessinées par notre Bien Aimé Frère David Kessel, spécialement pour notre FANZINE.



80
David Kessel


